
1 

 

 

Explorações de Augusto de Franco em 

 

 



2 

 

 

  



3 

 

 
 

 

 

  



4 

 

 

  



5 

 

HHIIEERRAARRQQUUIIAA  

 

EExxpplloorraaççõõeess  ddee  AAuugguussttoo  ddee  FFrraannccoo  eemm  

AA  MMAATTRRIIXX  RREEAALLMMEENNTTEE  EEXXIISSTTEENNTTEE  

 

 

  



6 

 

HIERARQUIA: Explorações de Augusto de Franco em A MATRIX REALMENTE EXISTENTE 

Augusto de Franco, 2012. 

Versão Beta. 

Revisão de Vilu Salvatore e Paulo Condini. 

 

 A versão digital desta obra foi entregue ao Domínio Público, editada com o 

selo Escola-de-Redes por decisão unilateral do autor. 

Domínio Público, neste caso, significa que não há, em relação à versão digital desta obra, 

nenhum direito reservado e protegido, a não ser o direito moral de o autor ser reconhecido 

pela sua criação. É permitida a sua reprodução total ou parcial, por quaisquer meios, sem 

autorização prévia. Assim, a versão digital desta obra pode ser – na sua forma original ou 

modificada – copiada, impressa, editada, publicada e distribuída com fins lucrativos (vendida) 

ou sem fins lucrativos. Só não pode ser omitida a autoria da versão original. 

 

 

FRANCO, Augusto de 

Hierarquia: Explorações de Augusto de Franco em A Matrix Realmente Existente/ 

Augusto de Franco. – São Paulo: 2012. 

94 p. A4 – (Escola de Redes; 6) 

1. Redes sociais. 2. Organizações. 3. Escola de Redes. I. Título. 

 

 

Escola-de-Redes é uma rede de pessoas dedicadas à investigação sobre redes sociais e à 

criação e transferência de tecnologias de netweaving. 

http://escoladeredes.net  

 

  

http://escoladeredes.net/


7 

 

SSUUMMÁÁRRIIOO  

 

 

 

APRESENTAÇÃO | De repente você vê a Matrix | 9 

 

INTRODUÇÃO | A Matrix existe? | 15 

 

PARTE 1 | Como a Matrix é carregada em você | 25 

Na família | 27 

Na escola | 31 

Na igreja | 42 

Nas organizações sociais e políticas | 48 

No quartel | 53 

Na universidade | 58 

No trabalho | 61 

 

PARTE 2 | É possível sair da Matrix? | 67 

Para sair da Matrix | 72 

Tornar-se uma pessoa comum | 78 

 

NOTAS E REFERÊNCIAS | 82 



8 

 

  



9 

 

AAPPRREESSEENNTTAAÇÇÃÃOO  

  

  
  

DDEE  RREEPPEENNTTEE  VVOOCCÊÊ  VVÊÊ  AA  MMAATTRRIIXX  

    



10 

 

 

 

 

DE REPENTE UMA VENDA CAI DOS SEUS OLHOS e você vê: A Matrix. E 

você a vê em todo lugar: em casa, na escola, na igreja, na empresa, no 

comércio, em uma partida de futebol, no trânsito, nos locais de 

atendimento público, nas mídias sociais...  

Para ver a Matrix basta parar um instante e observar o comportamento 

das pessoas privadas. Quer um exemplo? Observe as filas dos bancos. 

Quando aquele paciente correntista chega à boca do caixa, depois de 

esperar uma eternidade, ele vai demorar tanto ou mais do que os que 

estavam à sua frente. É como se dissesse: “– Agora chegou a minha vez de 

fazer o que eu quiser, então vou conversar bastante com o funcionário, 

vou me informar sobre tudo, bater aquele papo, aproveitar para realizar 

várias operações... Os outros que esperem (como eu esperei). Porque 

agora chegou a minha vez”. Esse é um comportamento típico da pessoa 

privada (não-comum). Mas é incrível como as pessoas que reproduzem tal 

comportamento não se dão conta. 

Quer outro exemplo? Observe com atenção o seu mural no Facebook ou a 

sua timeline no Twitter. Você verá multidões de amigos ou seguidores 

falando só do bem, do belo, do verdadeiro. Você verá pessoas escrevendo 

sobre ética, valores, consciência, transformação da sociedade... Verá 

pessoas postando fotos de gatinhos meigos, cachorros com lacinhos, 



11 

 

crianças fofinhas com aqueles sorrisos lindos, paisagens fantásticas... 

Essas pessoas acham (ou, às vezes, nem acham porque estão agindo 

inconscientemente) que, assim, estariam se redimindo de algum pecado 

(e se livrando da culpa por não ser boas o bastante). Imaginam (ou até não 

imaginam, mas agem como se imaginassem) que construindo uma 

persona (pública) identificada com o bem, o belo e o verdadeiro, estariam 

se aperfeiçoando (já que avaliam que não são boas o bastante), 

consertando algum defeito que supostamente teriam trazido: de onde? 

Ora, elas não sabem e o fato de não-saberem, mas atuarem (num sentido 

psicanalítico do termo) desse modo, explica tudo (conquanto, para elas 

mesmas, não explique nada de vez que essas pessoas não estão buscando 

explicações para o que é como deveria ser).  

O mais interessante que você verá nas mídias sociais são as multidões de 

pessoas comemorando as sextas-feiras! E outras multidões curtindo e 

retuitando essas manifestações de escravos. Automaticamente. Mas do 

quê mesmo elas querem escapar nos finais de semana? Se você quiser 

saber, entre em uma organização hierárquica. Qualquer uma. E observe 

como as pessoas se relacionam nesses ambientes estranhos, como se não 

fossem elas mesmas... Sim, são autômatos. 

Durante várias décadas fiquei observando esse comportamento de 

rebanho. Imaginando, sem saber explicar direito, que a hierarquia 

introduz deformações no campo social capazes de induzir as pessoas a 

replicar certos comportamentos.  



12 

 

Comecei então a fazer explorações no espaço-tempo dos fluxos, para 

tentar captar a estrutura e a dinâmica que estariam por trás dessa matriz 

que produz replicantes. 

Até que, de repente, vi uma coisa espantosa. E o que vi foi um ser não-

humano – um monstro – representado na figura abaixo: 

 

 

 

Foi assim então que eu vi a Matrix. E quando a vi me apavorei. A imagem é 

aterrorizante. Lembra aquelas naves de alienígenas predadores do filme 

de Roland Emmerich (1996) Independence Day.  



13 

 

Não por acaso. Organizações hierárquicas de seres humanos geram seres 

não-humanos. Mas alguma coisa impede que as pessoas vejam isso. Eis a 

razão pela qual resolvi escrever este livrinho. 

São Paulo, final do inverno de 2012. 

Augusto de Franco 

  



14 

 

 

 

  



15 

 

IINNTTRROODDUUÇÇÃÃOO  

  

 

  

AA  MMAATTRRIIXX  EEXXIISSTTEE??  

 

 

  



16 

 

 

 

 

O TÍTULO ORIGINALMENTE PLANEJADO para este texto era afirmativo: “A 

Matrix Existe”. Abri até um grupo no Facebook, exatamente com esse 

nome, para reunir reflexões sobre o tema. À medida que o papo rolava lá 

no grupo fui sendo assaltado, porém, por crescentes dúvidas. 

Como se sabe a idéia de Matrix surgiu com a trilogia cinematográfica dos 

irmãos Wachowski – The Matrix (1999), The Matrix Reloaded (2003) e 

Matrix Revolutions (2003) – cujo argumento (do primeiro filme) foi 

sofrivelmente apresentado pelas distribuidoras mais ou menos assim: “Em 

um futuro próximo, o jovem programador Thomas Anderson, um hacker 

de codinome Neo, que mora em um cubículo escuro, é atormentado por 

estranhos pesadelos, nos quais se encontra conectado por cabos e contra 

sua vontade, em um imenso sistema de computadores do futuro. Em todas 

essas ocasiões acorda gritando no exato momento em que os eletrodos 

estão para penetrar em seu cérebro. À medida que o sonho se repete, 

Anderson começa a ter dúvidas sobre a realidade. Por meio do encontro 

com os misteriosos Morpheus e Trinity, Thomas descobre que é, assim 

como outras pessoas, vítima da Matrix, um sistema inteligente artificial 

que manipula a mente das pessoas, criando a ilusão de um mundo real 

enquanto usa os cérebros e os corpos dos indivíduos para produzir energia. 

Morpheus está convencido de que Thomas é o aguardado messias capaz 



17 

 

de enfrentar a Matrix e conduzir as pessoas de volta à realidade e à 

liberdade”. 

A tese central do filme – refiro-me não apenas ao primeiro filme, mas à 

trilogia completa (1999-2003) – foi vista assim por alguns: "O que 

experimentamos como realidade é uma realidade virtual artificial gerada 

pela 'Matrix', o megacomputador acoplado às nossas mentes" (1). E, de 

certo modo, foi essa a visão que se generalizou. Mas eu não tinha tal 

apreensão da metáfora. Apreendia seu lado social, não o seu lado, por 

assim dizer, tecnológico. Inclusive porque achava (e continuo achando) 

que toda 'realidade' é virtual, em um sentido ampliado do termo. 

Por outro lado, o filme passa também uma visão conspiratória. Como se 

existissem centros manipuladores responsáveis pela alienação massiva 

das pessoas. Também não penso assim. Não existe um Grande Irmão 

(humano ou extra-humano) que tudo controla. Acho que a Matrix, se 

existe, só existe porque é replicada por nós, continuamente (como escrevi 

em 2009, no texto "Você é o inimigo”) (2). Trabalhar com a metáfora da 

Matrix significa, para mim, rejeitar a hipótese de que existe um culpado, 

um inimigo universal responsável por todo mal que nos assola. 

Então transformei o nome originalmente imaginado em uma pergunta, 

colocando-a como título desta introdução. A temática social (ou 

antissocial, em um sentido maturaniano do termo) permanece todavia. As 

pessoas continuam reproduzindo comportamentos muito semelhantes – 

que deformam o campo social – como se estivessem sob a influência de 

um mesmo sistema de crenças, valores, normas de comportamento e 



18 

 

padrões de organização; ou como se rodassem um programa básico que 

foi instalado em suas mentes e acham que o mundo (ou ‘a realidade’) é 

assim mesmo. Ora, isso evoca a metáfora do filme The Matrix, no qual 

máquinas poderosas, com inteligência artificial, controlam a humanidade 

cativa e as pessoas vão vivendo suas vidas, monótonas ou frenéticas, em 

suas modernas colmeias humanas, sem saber disso, tomando a aparência 

pela realidade. 

Há um paralelo que dá sentido à apreensão social da metáfora. Na Matrix 

realmente existente, as pessoas não veem que seu comportamento 

replicante deforma o campo social. Elas acham que o mundo social só 

pode ser interpretado por meio de um conjunto de crenças básicas de 

referência, que tomam por verdades evidentes por si mesmas, axiomas 

que não carecem de corroboração. Exemplos dessas crenças são as de 

que:  

 O ser humano é inerentemente (ou por natureza) competitivo. 

 As pessoas sempre fazem escolhas tentando maximizar a satisfação 

de seus próprios interesses materiais (egotistas). 

 Sem líderes destacados não é possível mobilizar e organizar a ação 

coletiva. 

 Nada pode funcionar sem um mínimo de hierarquia. 

Essas crenças básicas são como parâmetros do programa que foi instalado 

nas pessoas. Então elas não se dão conta de que, ao agir com base nesses 

pressupostos (em geral não-declarados, mas sempre presentes), 

reproduzem a realidade social que foi deformada. Em outras palavras, elas 



19 

 

não percebem a deformação: porque todo mundo sabe que é impossível 

ser de outro modo. 

Essas crenças comuns, que nada têm de científicas (embora sejam 

justificadas com base em verossimilhança científica) estão rodando – 

como um malware – na nuvem social que chamamos de mente. E estão 

tão profundamente instaladas no andar de baixo – ou fundeadas como 

pré-conceitos no subsolo das consciências (seja lá o que isso for) – que 

não podem sequer ser percebidas. Em geral as pessoas não sabem que 

estão agindo dentro do “horizonte de eventos” configurado por elas. 

Como na conhecida anedota daquele cara que “não sabia que era 

impossível, foi lá e fez”, as pessoas, em geral, não fazem nada diferente – 

que contrarie essas prescrições básicas de funcionamento do mundo 

social – porque sabem que é impossível. 

Evidentemente estamos aqui tratando de cultura, quer dizer, de 

transmissão não-genética de comportamentos, de um programa que roda 

na rede social deformando o campo (3). Um software que modifica o 

hardware. Um hardware que, uma vez modificado, induz a replicação do 

software; ou seja, instala automaticamente o programa nas pessoas que a 

ele se conectam. 

A cultura de que estamos tratando é aquela que vem se replicando a 

alguns milênios, desde que a rede social foi verticalizada com a ereção de 

instituições centralizadas. Alguns a chamam de cultura patriarcal ou 

guerreira. Na verdade seu surgimento coincide com o que chamamos de 

civilização (palavra que a argúcia de William Irwin Thompson traduziu 



20 

 

corretamente por militarização) (4). Mas se trata apenas da cultura 

hierárquica. 

Num sentido geral aplica-se a palavra hierarquia para designar quaisquer 

arranjos de itens (objetos, nomes, valores, categorias) nos quais esses 

itens são representados como estando “acima”, “abaixo”, ou “no mesmo 

nível” de outro. Em matemática o conceito designa um conjunto ordenado 

ou um grafo dirigido sem ciclos direcionados (grafo acíclico dirigido, 

abreviado por DAG - Directed Acyclic Graph). Mas esse é um sentido 

deslizado do original. O termo surgiu para designar ordens de seres 

intermediários entre entidades celestes e terrestres (e foi usado, por 

exemplo, por Pseudo-Dionísio, o Areopagita, no século 5, para designar os 

coros angélicos). 

A palavra hierarquia vem da palavra latina hierarquia que, por sua vez, 

vem da palavra grega ἱεραρχία (hierarchía), de ἱεράρχης (hierarchēs), 

aquele que era encarregado de presidir os ritos sagrados: ἱερεύς = hiereus, 

sacerdote, da raiz ἱερός = hieros, sagrado + ἀρχή = arché, tomada em 

várias acepções conexas como as de poder, governo, ordem, princípio 

(organizativo). 

A hierarquia é um poder sacerdotal vertical que se instala em uma 

sociedade instituindo artificialmente a necessidade da intermediação por 

meio de separações (entre superiores e inferiores). Em geral é 

representada pela pirâmide (poucos em cima e muitos em baixo) ou pela 

aranha (que tem uma cabeça e vários braços ou pernas, em oposição a 

uma estrela-do-mar, que não tem centro de comando e controle). A 



21 

 

hierarquia celeste (com seus serafins, querubins, tronos, dominações, 

potestades, virtudes, principados, arcanjos e anjos) e a hierarquia militar 

(com generais, coronéis, majores, capitães, tenentes, sargentos, cabos e 

soldados) são os exemplos mais comuns, paradigmáticos, de hierarquia. 

Mas qualquer padrão de organização que introduz anisotropias no campo 

social direcionando fluxos é hierárquico (seja em uma organização estatal, 

empresarial ou social, religiosa ou laica, militar ou civil). O organograma 

básico de um órgão do governo, de uma empresa ou de uma entidade da 

sociedade civil ilustra o padrão de organização hierárquico (as 

denominações particulares das posições, funções, cargos ou patentes, 

pouco importam): 

 

 

 

A hierarquia é um padrão de organização que se reproduz como um todo. 

É uma deformação no campo social que afeta todos os eventos que 



22 

 

ocorrem nesse campo porque condiciona o fluxo interativo a passar por 

determinados caminhos (e não por outros). 

Do ponto de vista da topologia da rede social, hierarquia é sinônimo de 

centralização. Há poder – no sentido de poder de mandar nos outros – na 

exata medida em que há centralização (ou seja, hierarquização). 

Para entender melhor esse ponto de vista é necessário examinar os 

diagramas de Paul Baran (1964), publicados no famoso paper “On 

distributed communications” (5), para perceber as diferenças entre 

padrões: centralizado, descentralizado e distribuído.  

 

 



23 

 

No diagrama (B) da figura acima temos o padrão descentralizado que não 

representa uma topologia sem centro, mas, pelo contrário, uma 

configuração multicentralizada. Esse padrão nada mais é do que uma 

hierarquia (correspondendo a um organograma de qualquer entidade 

hierárquica, como o que foi representado na figura anterior). 

A hierarquia é uma intervenção centralizante na rede social (ou uma 

deformação verticalizante do campo social) que permite excluir nodos 

(desconectar ou eliminar pessoas), apartar clusters (separar ou eliminar 

atalhos) e suprimir caminhos (obstruir fluxos, filtrar ou eliminar conexões). 

Sem fazer qualquer uma dessas três coisas é impossível erigir uma 

hierarquia (ou exercer poder sobre os outros: o que é a mesma coisa). Em 

redes totalmente distribuídas não há como fazer nada disso. No entanto, 

as redes sociais realmente existentes não são, em geral, totalmente 

distribuídas, mas apresentam graus diferentes de distribuição (ou, 

inversamente, de centralização) (6). 

Mas sem isso – sem centralização, sem a possibilidade de exercer poder 

sobre os outros – diz-se (diz a cultura hierárquica), nada poderia 

funcionar: as pessoas não poderiam ser educadas, não aprenderiam a 

respeitar as regras que garantem a coexistência social e acabariam se 

entregando a uma guerra de todos contra todos (porque “a besta humana 

não seria domada”), as sociedades não evoluiriam, não teríamos a 

filosofia, a ciência, a arte, as técnicas, enfim... o progresso. Estaríamos 

ainda na idade da pedra. Na Matrix as pessoas acreditam nisso ou se 

comportam como se acreditassem, o que é a mesma coisa. 



24 

 

Segundo esse ponto de vista, portanto, a hierarquia é a Matrix realmente 

existente. 

Ao viver em sistemas hierárquicos você se transforma, em alguma medida, 

em um autômato e um replicante da Matrix (uma espécie de unidade 

borg) (7).  

Sim, nesse sentido alguma coisa que evoca fortemente a Matrix existe 

mesmo.  Então é melhor chamar a coisa pelo nome.  

O que vem a seguir são explorações imaginativas na Matrix realmente 

existente, quer dizer, livres investigações sobre a hierarquia. 

  



25 

 

PPAARRTTEE  11  

  

 

 

CCOOMMOO  AA  MMAATTRRIIXX  ÉÉ  

CCAARRRREEGGAADDAA  EEMM  VVOOCCÊÊ   



26 

 

 

 

 

NA MATRIX REALMENTE EXISTENTE um programa padrão – o programa 

hierárquico – é carregado em você. Isso acontece toda vez em que você se 

conecta a uma organização hierárquica ou sofre a influência de um campo 

social deformado por uma hierarquia.  

No entanto, o programa hierárquico é instalado inicialmente nas pessoas 

durante sua infância e juventude. Em geral, nos dias atuais, esse processo 

deve ser completado até à maioridade (o tempo de implantação é, 

portanto, de 7 a 8 mil dias). É um programa de obediência. Seu objetivo é 

restringir os graus de liberdade e desestimular a cooperação. Sua 

consequência mais nefasta é matar a criatividade (ou, em um juízo mais 

rigoroso, dificultar que se forme aquilo que já foi chamado de alma 

humana). 

  



27 

 

NNAA  FFAAMMÍÍLLIIAA  

 

 

 

A infecção começa na primeira infância. A instituição encarregada dessa 

primeira tarefa é a família (a família monogâmica nuclear, nos dias que 

correm). Sua tarefa é: inicializar o programa de controle (não se pode 

esquecer que aqui já se revela o que a Matrix é – Matrix é sobre controle). 

Sim, começa bem cedo. Gerda Verden-Zöller (1978 e 1982) foi à raiz do 

processo pelo qual a criança é desumanizada pelos pais. Ela desvenda o 

comportamento controlador na relação materno-infantil, “quando a mãe, 

nas interações com seus filhos, está atenta ao seu futuro e as usa para 

educá-los, preparando-os precisamente para alcançar o dito futuro. 

Quando essa dinâmica intencional se estabelece na relação materno-

infantil, a mãe deixa de ver seus filhos como indivíduos específicos, e 

restringe seus encontros com eles a essa condição. À proporção que tal 

restrição ocorre, um abraço deixa de ser um abraço como ação de plena 

aceitação do ser específico dos filhos que se abraça. Transforma-se numa 

pressão com certo direcionamento. Do mesmo modo, a mão que ajuda 

deixa de ser um apoio à identidade individual da criança, e transforma-se 

num guia externo que nega essa identidade” (8). 



28 

 

Vendo a criança ou o bebê como um futuro adulto, os pais não os aceitam 

como são no presente, mas como o que devem ser no futuro. 

Transformam assim os filhos em objetos de um processo educativo. Não 

brincam realmente com as crianças porque não encaram o que fazem com 

elas como algo que tenha valor em si (sem qualquer propósito outro do 

que a própria interação no presente), mas sempre, em alguma medida, 

como uma preparação para o futuro. Como consequência, as crianças não 

se encaram como interagentes válidos pelo que são e sim apenas na 

medida em que atendem às expectativas dos pais, ao cumprir o papel que 

os pais delas esperam. Ficam dependentes de aprovação (inicialmente dos 

pais e, depois, de qualquer um que cumpra a mesma função de controle 

sobre elas). E passam a colocar a aprovação “de cima” no lugar do 

reconhecimento horizontal de sua identidade numa comunidade. É assim 

que têm imensas dificuldades de desenvolver sua consciência social (ou, 

em um juízo mais rigoroso, de formar aquela qualidade da alma que 

chamamos de humanidade). 

A mãe e o pai, na maior parte das vezes, não brincam gratuita e 

desinteressadamente com o filho. Querem educá-lo. Querem moldá-lo 

para que ele seja “alguém na vida”, querem que ele se torne uma cópia do 

que eles próprios foram (ou são) ou uma superação projetada do que não-

são: em uma espécie de vingança compensatória, querem que seus filhos 

consigam ser (ou ter) o que eles não foram (ou não tiveram). Quando isso 

acontece, as crianças deixam de ser o que são, deixam de ser crianças e 

passam a ser projetos de adultos, adultos incompletos que precisam ser 

formatados para que se completem segundo os projetos paternos. 



29 

 

Eis a primeira lição embutida no programa: você não pode ser o que é em 

sua livre interação com os outros, mas tem que se transformar – tem que 

ser consertado, como se tivesse vindo com defeito de fábrica – sob as 

diretivas de outrem (dos que estão acima de você). Se não fizer isso, não 

será aceito como um sujeito válido. Mas há uma segunda lição. 

A família privatiza capital social. A criança apreende a desconfiança 

quando ouve a mãe recomendar: “Não vai deixar seus amiguinhos 

quebrarem seus brinquedos; eles são seus, não deles!”. Desde tenra idade 

os filhos são ensinados a separar o que é “nosso” do que é “dos outros”. 

São ensinados a aceitar (ou a tolerar) o outro no seu espaço de vida, mas 

com restrições. São ensinados que, de certo modo, aqueles (os outros) são 

menos legítimos. E desde pequenos os filhos são incentivados a se 

destacar dos demais (dos filhos de outras famílias): são recompensados 

quando tiram notas mais altas, quando se saem bem (de preferência 

melhor do que seus colegas) em provas, quando vencem concursos, 

competições e torneios e são admoestados (ou, pelo menos, não 

elogiados) quando não ficam em primeiro lugar ou não se sobressaem de 

algum modo. As razões para essa pedagogia conducionista ou behaviorista 

de recompensas e punições nunca são expostas abertamente. Porque 

seus condutores não sabem mesmo o que estão fazendo. Ou porque não é 

necessário. 

Seus filhos são mais iguais do que os outros filhos. Isso também não 

precisa ser dito: a criança apreende tudo apenas assistindo ao 

comportamento recorrente dos pais. Aquele tratamento que deveríamos 

dispensar aos amigos, reservamos para os “do nosso sangue”. Para estes, 



30 

 

sim, fazemos coisas gratuitas. Para os amigos, porém, tratamos tudo na 

base da reciprocidade (tal como os economistas tomam e deformam o 

conceito): eu lhe ajudo hoje, mas você fica em dívida comigo e deve me 

ajudar mais adiante. Isso, é claro, é implícito, é tácito, raramente 

declarado, mas faz parte do código de tratamento com estranhos: sim, os 

outros, os que não são da minha família, os que não têm partes 

significativas do meu DNA ou que não privaram da convivência fechada 

que se conformou em torno do meu “berço”, esses não são “meus”, são 

“seus” (ou de alguém) e é você (ou alguém, que não eu) que deve cuidar 

deles. 

É assim que cada um desses núcleos que chamamos de família conforma 

uma unidade de proteção contra a interação, um destacamento prevenido 

contra o mundo exterior (contra o outro, sobretudo o outro-imprevisível). 

Então esta é a segunda lição embutida no programa: a separação, a não 

aceitação plena dos “de fora”, a desvalorização do outro (que nunca mais 

será encarado como um outro-eu-mesmo) e a sobrevalorização de um 

inner circle, composto pelos “de dentro” (e disso nunca mais o adulto 

assim produzido vai conseguir se livrar: vai passar a vida inteira tentando 

montar ou aderir a grupos proprietários fechados nos quais os “de dentro” 

valem mais do que os “de fora” e em que o outro só é aceito na medida 

em que deixar de ser ele mesmo para se transformar em um “nós” 

organizacional). 

Mas o programa, na sua versão básica full, só é instalado mesmo na escola 

(atuando como igreja) e, em alguns casos, na igreja (atuando como 

escola), como veremos nos próximos tópicos.  



31 

 

NNAA  EESSCCOOLLAA  

 

 

 

Muito bem. Aí a criança entra na escola e, como se diz, escapa do espeto 

para cair na brasa. Não é a toa que as crianças, em geral, não gostam de ir 

para a escola (com exceção, às vezes, da chamada pré-escola, onde 

podem brincar, quer dizer, ser o que são: crianças). E não é a toa que, 

mais tarde, quando forem jovens, comemorarão efusivamente a saída da 

escola, como se tivessem reconquistado a liberdade após cumprir uma 

pena (se a escola fosse boa para elas, lamentariam ter de deixá-la, certo?).  

Então a criança entra – ou seja, é compulsoriamente aprisionada, por 

determinação da família e do Estado – em uma instituição estruturada 

para lhe proteger da livre-aprendizagem que, até então – tirando-se as 

intervenções instrumentalizadoras dos pais –, estava indo muito bem, 

obrigado. Mas agora não. Agora ela vai aprender não o que ela quer 

realmente aprender e sim o que alguém quer que ela aprenda. O nome 

disso é ensino. 

Rapidamente a criança aprende que não adianta espernear. Logo se dá 

conta de que resistir é inútil: eis a primeira lição. Como escreveu Bob Black 

(1985), agora ela está em um desses “campos de concentração para 



32 

 

adquirir o hábito da obediência e da pontualidade que tanto jeito fazem a 

um trabalhador” (9).  

Sim, ela está sendo formatada para trabalhar para alguém ou, em casos 

excepcionais, para servir e reproduzir um sistema que obrigará alguém a 

trabalhar para outrem. Para tanto, vai receber um implante, um conjunto 

de parâmetros meméticos que assegurarão que o programa que nelas 

será instalado pela escola vai poder rodar sem problema. Esse software 

especial que será carregado na criança é a versão básica do “programa-

escravo” (ou, em casos excepcionais, do “programa-escravizador”: na 

verdade as rotinas básicas de ambos os programas são as mesmas). 

Ao contrário do que se propaga, ao entrar na escola a criança não entrou 

em um ambiente capaz de ensejar ou acelerar a sua aprendizagem, nem 

mesmo em uma instituição de transferência de conhecimentos. 

Conhecimentos existem, por certo, mas são apenas a desculpa 

legitimatória, o produto aparente que justifica a existência da fábrica ou o 

lubrificante para a máquina não funcionar a seco. Qualquer coisa serve, 

inclusive manter, no século 21, currículos que faziam sentido na Idade 

Média. Porque o fundamental é o programa que será instalado. É para isso 

que ela está lá. Na escola. 

Mas para isso a escola precisa ser uma instituição heterodidata. Precisa 

desestimular fortemente o autodidatismo (aprender por si mesmo, 

buscando e inventando) e proibir – ou restringir a interação a ponto de 

inviabilizar na prática – o alterdidatismo (aprender com o outro, cocriando 



33 

 

e compartilhando). Se a escola não fosse baseada em heterodidatismo 

não teria razão de existir. 

O heterodidatismo se realiza por meio da separação fundamental de 

corpos que funda a escola: a separação entre um corpo docente e um 

corpo discente. Esta separação dá origem a uma subordinação: os 

discentes são sub-ordenados em relação aos docentes. Eis a primeira 

subordinação que a criança experimenta fora do seu ninho familiar. 

Alguns outros – que não pertencem à sua família (sua primeira 

comunidade) – vão poder agora dizer o que ela deve fazer, vão poder 

mandar nela. E serão seus próprios pais os avalistas dessa subordinação. 

Aqueles mesmos pais que a preveniram contra os estranhos, agora – 

paradoxalmente para a criança – vão lhe dizer que há um tipo de estranho 

que ela deve acatar: seu professor ou professora. A fim de suavizar esse 

processo, extremamente violento em termos psicológicos para a criança, a 

professora é chamada muitas vezes de “tia” (para manter o liame com 

relações familiares que ela já conhece: é apenas uma forma de docemente 

enganá-la), o que é facilitado em virtude da imensa maioria do corpo 

docente no ensino básico ser composta por mulheres (sim, isso também 

faz parte do sistema). 

Então a criança é ensinada a obedecer. Há um deslocamento. Obedecer 

aos pais é uma preparação para obedecer aos professores. Obedecer aos 

burocratas do ensinamento (os professores) será uma preparação para 

obedecer aos burocratas religiosos (os padres, pastores, rabinos, imams e 

outros sacerdotes). Às vezes esse processo é concomitante, quando a 

primeira experiência heterodidata acontece na escola e simultaneamente 



34 

 

em alguma igreja (por meio da catequese), ou quando a escola é religiosa, 

ou quando tudo isso é aberta e escandalosamente a mesma coisa (como 

em uma madrassa). Obedecer aos pais e professores é uma preparação 

para obedecer aos chefes em geral (nas futuras organizações sociais, 

estatais ou empresariais de que ela fará parte quando for jovem ou 

adulta). 

O fato é que a criança continua buscando a legitimação para o que faz em 

alguém que está acima dela e fora da sua interação com seus pares. A 

escola se organiza como um quisto, separado da comunidade, protegido 

da interação com a vizinhança por cercas, muros, grades, portas, 

fechaduras (e dentro da escola muitas vezes as portas estão sempre 

trancadas, somente o funcionário que carrega as chaves pode abri-las, 

caso isso seja autorizado pela direção do estabelecimento). Não há 

significativa interação entre esse ambiente fechado, comandado e 

controlado por um diretor, e as pessoas da comunidade onde se situa a 

escola. Com raríssimas exceções (que confirmam a regra), os pais e outros 

parentes, os vizinhos e os amigos da criança, não podem interferir no 

processo pedagógico a que ela está sendo submetida. 

Na escola a criança será aceita na medida em que responder 

corretamente às expectativas do alto; no caso, pela primeira vez, de uma 

burocracia, de uma ordem instituída top down. A escola (ou, às vezes, a 

igreja) é a primeira experiência da criança de possessão por uma entidade 

não-humana (monstruosidade que, a despeito de todos os problemas já 

mencionados anteriormente, não ocorria na família). Ao entrar em um 



35 

 

desses campos sociais deformados ela, a criança, é violada, pela primeira 

vez, por uma hierarquia.  

A principal violação é a proibição de brincar. Ao entrar na escola a criança 

não pode mais brincar a não ser em períodos determinados, sob rígidas 

condições e contínua vigilância. É a chamada hora do recreio e se há um 

recreio como forma de distração isso significa que todo resto do tempo 

em que a criança está aprisionada na escola é de trabalho, obrigação, 

pena, jugo. A hora do recreio evoca aqueles banhos de sol a que os 

presidiários têm direito periodicamente. 

Na sua origem, a palavra recrear se referia ao ato de criar, de produzir 

algo de novo. É recreando que a criança aprende. Mas escola não é sobre 

aprendizagem e sim sobre ensino. Ensino é processo forçado, estafante. 

Então recreio foi ressignificado para expressar uma espécie de refresco 

terapêutico, necessário para prevenir ou remediar as afecções causadas 

pelo ensino. 

Os “educadores” (quer dizer, os ensinadores) argumentam que na pré-

escola (na educação infantil, pré-escolar ou no que era chamado de jardim 

de infância) a criança pode brincar. O problema é que, quando entra na 

escola, a criança ainda é criança, ainda está na infância. Todo o ensino 

básico deveria continuar sendo um jardim de infância e deveria ser 

considerado como um período de aprendizagem infantil. Mas aí não seria 

ensino. E então não existiria escola! 

Outra violação importante é a proibição imposta à criança de aprender o 

que ela quer aprender. Na escola ela não tem que querer. Tem que se 



36 

 

sujeitar a um currículo ou a um conjunto de temas (verticais ou 

transversais, pouco importa) previamente escolhidos pela burocracia do 

ensinamento e imposto ou reconhecido e avalizado pelo Estado. O 

resultado é que a criança não aprende livremente: é ensinada 

compulsoriamente. E os problemas de aprendizagem que essa violação da 

liberdade fundamental de aprender acarretará são, na verdade, 

problemas de ensinagem (inclusive os incorretamente chamados 

“transtornos de aprendizagem” são, na sua maior parte, transtornos 

introduzidos pela ensinagem). Se parássemos de querer ensinar e 

deixássemos a criança aprender (o que ela quer aprender e não o que 

queremos que ela aprenda), a maioria desses transtornos simplesmente 

desapareceria e não seria necessário impregnar as crianças com drogas 

pesadas (como o metilfenidato, muito usado atualmente – e 

criminosamente) ou dopá-las (com outras substâncias que agem 

estruturalmente como anfetaminas). 

A proibição de aprender livremente – pois aprender sem ser ensinado é 

subversivo: é um perigo para a reprodução das formas institucionalizadas 

de gestão das hierarquias de todo tipo – vem acompanhada da proibição 

de inventar. No fundo é a mesma coisa porque a aprendizagem é sempre 

uma invenção (enquanto a ensinagem é uma reprodução). Então a criança 

é desestimulada a inventar, a criar, a cocriar, em suma, a fazer a única 

coisa capaz de deixá-la sã em um meio social perturbado. 

Ela será aceita, incluída, validada e recompensada na medida em que 

souber reproduzir um conteúdo pretérito ou um comportamento 

cognitivo esperado, não na medida em que se aventurar para gerar, 



37 

 

individual ou coletivamente, um novo conteúdo ou um comportamento 

cognitivo inédito. Se a criança for pega desenhando durante uma aula de 

gramática, compondo uma música durante uma prova de ciências ou 

elaborando um game no seu laptop durante uma atividade de educação 

física, será advertida. Se várias crianças se agruparem para fazer qualquer 

uma dessas coisas, será pior: o grupo será punido, seus pais receberão 

notificações. Comportamentos desviantes do heterodidatismo, sobretudo 

quando coletivos, não podem ficar impunes. Os ensinadores tomam isso 

como uma ofensa pessoal. 

Os educadores encarregados de vigiar e punir as crianças nem se dão 

conta de que assim procedendo estão arrancando as raízes da criatividade 

daqueles gênios potenciais – e reais, sim, reais – da humanidade. E eles 

não se dão conta porque são autômatos, replicantes da Matrix. Eles estão 

cumprindo o seu papel antissocial: estão apenas assassinando Mozart ao 

gerir aquela estranha máquina de entortar seres humanos. Como escreveu 

Saint-Exupery (1939), “não há jardineiros para os homens. Mozart criança 

irá para a estranha máquina de entortar homens... Mozart está 

condenado... É alguma coisa como a espécie humana, e não o indivíduo, 

que está ferida, que está lesada. O que me atormenta é o ponto de vista 

do jardineiro... é ver Mozart assassinado um pouco em cada um desses 

homens” (10). 

A instalação do programa se completa com o ensino da competição. Na 

escola a criança é desestimulada a cooperar e incentivada a competir com 

seus pares. Essa é a violação hierárquica em estado puro, a principal 

consequência maléfica da deformação centralizadora do campo social ou 



38 

 

do direcionamento vertical dos fluxos. A hierarquia constrange a corrente 

a fluir para cima. Sair-se bem é subir, galgar os degraus de uma escada, 

passar de ano recebendo o grau correspondente. Para tanto, a criança 

tem que ser arrancada do emaranhado que conforma com seus pares, 

tem que ser individualizada (ou despersonalizada ao ser desconectada da 

sua rede de amigos) para poder receber – sempre de cima – as 

recompensas devidas ao seu esforço solitário. As avaliações são 

individuais, não de um grupo que co-opera (por mais que possam existir 

grupos que cooperem). Tanto mais aprovação o aluno obterá quanto mais 

se destacar dos semelhantes em vez de se aproximar deles. A 

solidariedade, a ajuda-mútua, a cooperação, não são valores e não 

compõem os critérios de avaliação adotados pela escola. Cada qual cuide 

de si. Os outros que se danem. É assim que a criança é ensinada (quer 

dizer, deformada) para a competição. 

Na competição, a rigor, vale tudo (tudo aquilo que os sistemas de 

comando-e-controle não conseguirem proibir, coibir ou reprimir). Como 

para a cultura competitiva a coisa mais importante é levar vantagem, na 

escola a criança aprende a trapacear. 

A principal trapaça é a cola. Logo a cola que, na verdade, não deveria ser 

trapaça e sim um impulso natural de compartilhamento. Só vira trapaça 

porque existe a prova (individual). Se os desafios de aprendizagem fossem 

coletivos, a “cola” seria um comportamento não apenas lícito, mas 

desejável. A imitação ou o imitamento (cloning) é uma fenomenologia da 

interação profundamente associada à aprendizagem. Só aprendemos 

quando clonamos, quer dizer, a rigor, colamos. Assim é com todas as 



39 

 

espécies vivas. É por meio de cloning que os cupins conseguem construir 

seus sofisticados cupinzeiros. E que as aves do céu conseguem voar em 

bandos em formações tão surpreendentes (flocking) e os peixes do mar 

desempenham aquelas evoluções fantásticas (shoaling). Todas as 

entidades self-propelled que interagem imitam umas às outras. Assim 

também os humanos. 

A criança aprende imitando o que percebe em seu ambiente, inicialmente 

clonando o comportamento dos pais e irmãos e, depois, dos membros do 

seu emaranhado social ampliado (outros parentes, vizinhos e amigos). Na 

escola, a criança vai clonar o comportamento dos professores, mas como, 

nessa etapa, ela já está conectada a uma rede social mais ampla, será 

fortemente desestimulada a clonar também o comportamento dos seus 

colegas. A rede social da turma ou classe escolar está centralizada no 

professor justamente para não ser uma rede social distribuída. Isto é 

hierarquia! 

A hierarquia não consegue, entretanto, evitar as disfunções que sua 

perturbação provoca no campo social. A sociabilidade básica dos humanos 

é cooperativa. Sem cooperação não podemos ser humanos (pois a própria 

linguagem ou o linguajear e o conversar pressupõem – e são mesmo – 

cooperação). Mas quando o ambiente favorece atitudes competitivas e 

desestimula atitudes cooperativas, é inevitável que patologias sociais e 

individuais apareçam como disfunções.  

A disfunção mais comentada atualmente é o bullying. É uma doença do 

ambiente e não das pessoas. Indivíduos valentões (tiranetes ou bullies, 



40 

 

que estão na origem da palavra) só podem se comportar como tais 

quando são despersonalizados pelo sistema. Eles são sintomas de alguma 

doença coletiva que foi contraída pela rede centralizada. A suposta 

necessidade de controlar ou de dominar os outros não se manifestaria em 

indivíduos se eles não vivessem em ambientes desenhados para o 

controle. 

Parece óbvio que para acabar com o bullying nas escolas bastaria acabar 

com as escolas. Enquanto isso não é sequer cogitado, o assédio e o 

molestamento continuarão. E o bullying ocorre praticamente em todos os 

ambientes centralizados ou em todos os campos sociais deformados pela 

hierarquia (nos locais de trabalho, nas gangues de vizinhança, nas 

organizações militares et coetera). 

Ao final de sete a oito anos de sua transformação contínua em objeto do 

ensino, servindo como matéria-prima da fábrica escolar, o serviço está 

quase pronto. A criança capturada com seis ou sete anos de idade foi 

ensinada a se conformar com a restrição de sua liberdade (pois resistir é 

inútil), foi impedida de brincar (pois o que vale é se dedicar a coisas sérias, 

que têm um objetivo e produzem um resultado), foi desestimulada a 

aprender o que ela quer aprender, a inventar, a criar e cocriar (pois nada 

disso é importante e sim ser ensinado e saber reproduzir os ensinamentos 

recebidos) e foi induzida a competir (pois cooperar é um atraso de vida e 

não leva a lugar algum). A rigor a criança agora está morta – teve sua 

infância ceifada – e o que apareceu no seu lugar foi um jovem formatado 

para obedecer (e para se sentir culpado e inculpar os outros quando 



41 

 

transgredir). Pronto. O programa hierárquico está carregado, com 

sucesso, na sua versão básica. 

Mais tarde a mesma escola – ou seu espichamento vertical corporativo, a 

universidade – ensinará ao jovem os argumentos para justificar tudo isso. 

Na verdade ele aprenderá a repetir um amontoado de alegações baseadas 

nas crenças (ideológicas, que nada tem de científicas) de que o ser 

humano é inerentemente (ou por natureza) competitivo, de que a vida é 

uma luta em que cada um faz escolhas para maximizar a satisfação de 

seus próprios interesses, de que só os vencedores contam e os vencedores 

são os que fazem (individualmente) as escolhas certas e de que nada pode 

funcionar sem... hierarquia! 

Mas muito antes de saber racionalizar, a criança que foi infectada na 

escola, que teve em si instalado o programa-escravo, reproduzirá com seu 

comportamento cotidiano o programa que recebeu. Cada escolarizado se 

transformará num escolarizador (e, mais tarde, converterá todas as 

organizações que fundar ou das quais vier a fazer parte, em espécies de 

escolas). É assim que o sistema hierárquico – a Matrix realmente existente 

– se reproduz. 

  



42 

 

NNAA  IIGGRREEJJAA  

 

 

 

Não raro a igreja (e a religião) atua sobre a criança como escola 

(transformando-a em vítima do ensino, na chamada catequese). A 

intervenção religiosa vai mais fundo, porém: seu objetivo é inculcar ideias-

implante, memes (programas) maliciosos capazes de torná-la replicante 

de configurações hierárquicas (em geral sacerdotais). Essa operação é 

feita em um nível de profundidade que nenhum ensino laico conseguiria 

atingir. 

Na igreja a criança será ensinada de que existe um único sistema de 

crenças correto e plenamente verdadeiro (aquele que ela está recebendo, 

é claro; e, por conseguinte, todos os outros serão errados e falsos). 

Mesmo quando isso não é dito claramente, fica implícito: do contrário por 

que estaria sendo catequizada naquela religião e não em outra? Ou por 

que não estaria recebendo uma iniciação ecumênica, em todas as 

tradições religiosas? 

É uma experiência e tanto de violação do humano essa de ser inoculado 

com a ideia perversa de negação de todas as demais crenças e de 

invalidação de todas as outras conversações místicas diferentes das suas. 

Por si mesma a criança jamais chegaria a tal conclusão, que é 



43 

 

evidentemente estúpida. Isso tem que ser impresso nela, marcado, como 

se marca o gado, com ferro em brasa (11). 

A separação entre fiel e infiel, a deslegitimação do infiel como um igual e a 

sua negação, rejeição e exclusão, foi uma das coisas mais perversas 

introduzidas pela hierarquia religiosa (na verdade pela hierarquia, 

porquanto, num sentido mais profundo, toda hierarquia é religiosa, é 

sempre um poder sagrado, quer dizer, separado do vulgo, do profano) nas 

sociedades. Isso nada tem a ver com a espiritualidade, com a experiência 

mística “na qual uma pessoa vive a si mesma como componente integral 

de um domínio mais amplo de relações de existência... [e que] depende da 

rede de conversações em que ela está imersa e na qual vive a pessoa que 

tem essa experiência”, como escreveu Humberto Maturana (1993) (12). 

Isso tem a ver com a instalação daquele mesmo programa-escravo que a 

escola existe para implantar. 

As ideias-implante básicas variam com a tradição religiosa, mas são mais 

ou menos as seguintes, há milênios, pelo menos desde que os patriarcas 

“indo-europeus” (seja lá o que isso possa ter sido) – ao que tudo indica 

nas civilizações derivadas das primeiras formações hierárquicas da 

Mesopotâmia antiga (ou por elas contaminadas) – erigiram “uma fronteira 

de negação de todas as conversações místicas diferentes das suas”: 

Em primeiro lugar você tem que introjetar a ideia de que é um ser inferior 

e de que há um ser superior, sobre-humano, que você tem que temer, e 

ao qual tem que se sujeitar (tornando-se um servo desse ser superior: sim, 

a palavra utilizada é esta mesmo: “servo”). 



44 

 

Em segundo lugar você tem que acreditar que, mesmo que não faça nada 

de ruim, já está errado, simplesmente por ser o que é: um humano 

(imperfeito, impuro e mau) e não um sobre-humano (perfeito e puro, o 

único ser realmente bom). Em certas tradições essa crença é reforçada 

pelo mito perverso de um pecado original. 

Em terceiro lugar você tem que abrir mão de tentar ter uma experiência 

direta (sem mediação) de contato com esse suposto poder sobre-humano. 

Para que o ser sobre-humano possa se relacionar com os humanos foram 

estabelecidos intermediários (os sacerdotes). E para que você possa ser 

salvo das consequências dos erros (pecados) inerentes à sua condição 

humana, foi construído um programa capaz de protegê-lo da interação 

com esse poder terrível e, ao mesmo tempo, capaz de incluí-lo na lista dos 

fiéis, ou seja, no rebanho dos que serão salvos por ele, se lhe prestarem o 

devido culto. Esse programa é a religião. 

Em quarto e último lugar você tem que obedecer às diretivas dos 

sacerdotes que constituem a igreja (docente), fora da qual não há 

salvação. 

Parece com escola – e é escola mesmo – porque a relação fundante da 

escola permanece: a separação entre um corpo docente e um corpo 

discente. Com efeito, onde há religião há sempre duas igrejas: uma 

docente (dos sacerdotes, dos pastores) e outra discente ou ensinada (dos 

leigos, do rebanho). 

Mas é mais grave ainda. O objetivo de toda essa operação é sacerdotalizar 

o mundo, quer dizer, forjar um mundo social que só funciona por meio da 



45 

 

intermediação e sacralizá-lo de alto a baixo. Atenção: você não está mais 

em um cosmos social isotrópico. Há alguém acima (ou alguma coisa 

terrível, com poder incomensurável) que verticalizou os fluxos. Esse poder 

não-humano conferiu atributos especiais a intermediários humanos que, 

por sua vez, ganharam autorização para se reproduzir como estamento, 

investindo outros humanos da mesma função privativa da sua condição e 

para sagrar e consagrar ambientes, eventos e pessoas (13).  

A humanidade não é composta por iguais na medida em que alguns estão 

mais próximos (ou recebem mais graças) dessa entidade sobre-humana do 

que outros. Há agora também os santos, rishis, mahatmas, pessoas 

justas... que têm um status diferente das pessoas comuns, pecadoras, 

injustas. As pessoas normais não são simplesmente pessoas, mas espécies 

de santos fracassados: se não são santas é sinal de não foram boas o 

bastante. Há um fundamento para distribuir os humanos segundo os 

degraus de uma escada, pela sua proximidade com a hierarquia 

sobrenatural que penetra o mundo (social) dos humanos. 

Ainda quando nada disso seja dito assim tão cruamente, está implícito, 

vem junto no pacote. O resultado mais banal (mas não menos cruel) é que 

você vai ficar achando que existem pessoas mais importantes do que 

outras, mais importantes do que você. Grande parte das pessoas acha isso 

e se comporta condizentemente com tal crença, enchendo-se de 

reverência para falar com um superior (não só um hierarca eclesiástico, 

mas qualquer superior, quer dizer, alguém que tenha mais poder, mais 

riqueza, mais diplomas ou mais fama do que você). Por isso que do mundo 

religioso para o mundo laico é um pulo. Pessoas poderosas, ricas, muito 



46 

 

tituladas e famosas vão ser encaradas, nessa ordem social verticalizada, 

como superiores. Chefes têm alguma razão transcendente para estarem 

na posição que ocupam e devem ser nomeados pelos seus títulos 

diferenciais, obedecidos, tratados com certo temor e, não raro, com 

servilismo. 

Uma criança que recebe tal carga de ideias (pouco benignas, 

convenhamos, do ponto de vista da liberdade e da cooperação) – ainda 

que receba tudo adocicadamente, por meio de historinhas edificantes e 

de exemplos florais e pastorais que exalcem a beleza, a graça, a 

exuberância da natureza criada e pervadida pelo amor divino, como fazem 

os catequistas – não conseguirá se recuperar facilmente. Alguma coisa 

dentro dela ficará lesionada para o resto da vida. 

Mas essa é a apenas a primeira intervenção da igreja. Em muitos casos o 

jovem e o adulto continuarão sob influência da igreja e recebendo 

atualizações do programa, ainda na condição de leigos (ou de membros do 

rebanho, da igreja discente). Em outros casos, em menor número, o 

adulto entrará para a ordem religiosa que erigiu a igreja docente, 

integrando-se à sua burocracia sacerdotal e se convertendo em um 

hierarca (condição da qual dificilmente escapará ileso depois de ter sido 

ordenado, quer dizer, depois de ter reconhecida pela hierarquia a sua 

capacidade de reproduzir a ordem vertical da Matrix). 

O processo chegará ao paroxismo quando, ao lado da igreja e de outras 

organizações confessionais ou devocionais (seitas, associações religiosas, 

sociedades, irmandades, fraternidades), entrarem em cena as 



47 

 

organizações esotéricas (como as maçonarias realmente clandestinas e as 

organizações secretas de cunho iniciático, em especial as ordens religioso-

militares que ecoam tradições templárias, por meio das quais o programa 

será instalado então na sua versão hard, quer dizer, na sua versão 

profissional, para desenvolvedores). 

  



48 

 

NNAASS  OORRGGAANNIIZZAAÇÇÕÕEESS  SSOOCCIIAAIISS  EE  PPOOLLÍÍTTIICCAASS  

 

 

 

Morta a criança, trata-se agora de dar continuidade ao processo de 

impregnação do jovem que foi formatado. Isso continua na escola (e, às 

vezes, na igreja). Mas agora aparecem novas instituições, como as 

organizações sociais e políticas ditas “de juventude”, os clubes recreativos, 

em alguns casos as gangues e as organizações criminosas (como o 

narcotráfico, que recruta inclusive crianças), os chamados “movimentos 

sociais” (sobretudo os aparelhados por organizações corporativas e 

políticas hierárquicas, em especial o movimento estudantil secundarista), 

as organizações civis da nova burocracia associacionista das ONGs 

(incluindo sociedades, fundações etc.) e os chamados clubes de serviço. O 

que há de comum a todas elas é que são organizações hierárquicas. São 

espécies de servidores onde os programas estão prontos para serem 

baixados e instalados. Basta você entrar (se conectar) a uma delas para o 

download iniciar automaticamente. E os programas – as diversas versões 

do mesmo programa hierárquico – são executáveis. 

Um pouco mais tarde será a vez do quartel (quando há serviço obrigatório 

às forças armadas), em alguns casos (dependendo da época e do lugar) 

das organizações políticas clandestinas, ditas revolucionárias (em geral 

estruturadas segundo um padrão fortemente centralizado, quando não 



49 

 

militar), e da chamada juventude dos partidos. Tudo isso atuará 

concomitantemente (com exceção do trabalho infantil) ao trabalho (como 

trainee ou como auxiliar desqualificado de serviços gerais) em empresas e 

em outras organizações burocráticas do Estado ou da sociedade civil, na 

passagem da primeira juventude (se se puder falar assim), para a idade 

adulta jovem. 

As organizações “de juventude”, de um modo geral, são campos de 

iniciação e treinamento em métodos e processos autocráticos e 

hierárquicos. Curiosamente são dirigidas – ostensiva ou ocultamente –, 

em grande parte, por pessoas não-jovens. Políticas para juventude são 

discutidas nos comitês centrais de organizações gerontocráticas, onde 

dirigentes idosos combinam entre si como recrutar mais e mais jovens 

para submetê-los às suas chefias ou enquadrá-los em suas hierarquias.  

Quando são organizações políticas “de direita” as organizações de jovens 

têm como objetivo a inculcação de ideologias e o treinamento em 

métodos de comando-e-controle. Quando são “de esquerda” têm como 

objetivo a inculcação de ideologias e o treinamento em métodos de 

comando-e-controle. A única diferença é que, no primeiro caso, há o 

pressuposto da manutenção da ordem e das instituições seculares (como 

a família, a tradição e a propriedade e, às vezes, a religião e a “raça”) e, no 

segundo, há o objetivo declarado de trocar a ordem atual por outra ordem 

top down (igualmente hierárquica, mas com novos atores exercendo o 

comando-e-controle). Há também uma diferença nas ditas “de esquerda”: 

elas treinam os jovens em técnicas de manipulação de massas e condução 

de assembleias, abrindo um espaço participativo (e pouco interativo) para 



50 

 

tanto. Nesses ambientes de arrebanhamento, sempre polarizados por 

líderes mais antigos, o jovem vai aprender a ser um profissional de 

reunião, a votar tudo, a cabalar votos, a fazer campanhas, a defender 

propostas, a atacar e destruir as propostas adversárias e, às vezes, a 

destruir também as pessoas que têm tais propostas, que passarão a ser 

consideradas como inimigos. Mas todas essas organizações – sejam “de 

esquerda” ou “de direita” – são sideradas pelo imperativo de formar 

novos líderes (que serão os substitutos dos hierarcas atuais, também 

chamados de líderes). 

Cabe aqui uma nota sobre o papel dos partidos, essas instituições 

hierárquicas em que as pessoas aprendem a privatizar a esfera pública. 

Partidos são um tipo especial de corporação para fazer valer os interesses 

de um grupo sobre os interesses de outros grupos e pessoas com base em 

(ou tomando como pretexto) um programa, um conjunto de ideias a partir 

das quais seja possível conquistar e reter o poder para tornar legítimo o 

exercício (ilegítimo do ponto de vista social, quer dizer, do ponto de vista 

das redes sociais distribuídas) de comandar e controlar os outros. 

Os primeiros partidos foram religiosos – foram as castas sacerdotais que 

erigiram o Estado – e, portanto, partidos são, na origem, organizações 

hierárquicas stricto sensu. 

Partidos são um modo de proteger as pessoas da experiência de política 

pública. Para tanto – em um regime de monopólio (nas ditaduras) ou de 

oligopólio (nas democracias formais) – eles privatizam a política pública. 

Sua existência legal indica que as pessoas, como tais, não precisam fazer 



51 

 

política pública no seu cotidiano e na base da sociedade (nas suas 

comunidades): alguém fará tal política por elas! Mesmo nas democracias 

dos modernos entende-se que as pessoas não devem fazer política 

pública, a menos que entrem em um partido: uma espécie de agência de 

empregos estatais, uma organização privada autorizada a disputar com 

outras organizações privadas congêneres o acesso às instituições estatais 

reconhecidas legalmente como públicas e, portanto, encarregada com 

exclusividade de fazer política pública. Enxugando de toda literatura 

legitimatória as teorias liberais sobre o papel dos partidos na democracia, 

o que sobra é mais ou menos isso aí. 

Ora, por mais esforço que se faça para justificar esse acesso diferencial ao 

exercício da política pública, parece óbvio que o sistema de partidos 

privatiza a política. Ao se conferir aos partidos – com exclusividade – o 

condão de transformar politics em policy, as pessoas viram 

automaticamente clientela do sistema. 

Ao entrar em um partido – mesmo que seja no seu setor reservado à 

juventude – a pessoa começa a ser deformada. Começa a achar que a 

sociedade é um campo de disputa de hegemonia e que a política é uma 

espécie de “arte da guerra”. Trata-se, em suma, de impor a vontade de 

um grupo à sociedade, por todos os meios lícitos (e, não raro, ilícitos). 

Jovens que tiveram sua iniciação política na vida partidária terão imensas 

dificuldades de se libertar da prática de instrumentalização dos outros em 

nome de uma causa (de alguns), não raro permanecerão com a ideia de 

que os fins justificam os meios, aprenderão a mentir e a usar a mentira 



52 

 

como método, se comportarão como membros de uma quadrilha ou 

gangue e, mesmo contra seus declarados “valores”, passarão a justificar – 

ou pelo menos se omitirão de denunciar ou reprovar – a corrupção e 

outros crimes, quando praticados pelos “nossos”. 

Na medida em que democracia é mais o “metabolismo” de uma 

comunidade de projeto do que o projeto de alguns interessados em 

conduzir uma comunidade para algum lugar segundo seus pontos de vista 

particulares ou para satisfazer seus interesses – uma definição nua e crua 

de partido – nos partidos o jovem aprenderá, essencialmente, autocracia 

(e, o que é mais curioso, fará isso reproduzindo incessantemente discursos 

elogiando a democracia). 

  



53 

 

NNOO  QQUUAARRTTEELL  

 

 

 

No quartel o programa hierárquico é atualizado com a instalação de uma 

versão bruta, na verdade boçal. Pela primeira vez a hierarquia é 

abertamente apresentada como um princípio necessário para se viver (ou 

sobreviver) na guerra universal e eterna em que supostamente se 

encontra (ou é) o mundo. Segundo o cretinismo inerente à ideologia 

militar, a guerra é uma realidade permanentemente presente: ela existe 

desde a fundação da sociedade humana e existirá por todo o sempre. 

Si vis pacem, para bellum (se queres a paz, prepara-te para a guerra): é o 

lema principal, que está escrito nos muros dos quartéis. Deveria ser óbvio 

que se alguém se prepara para a guerra terá a guerra e não o contrário. Só 

a custa de alta dose de impregnação ideológica uma pessoa normal pode 

assimilar essa contradição. Aceitá-la significa admitir o pressuposto de que 

o ser humano é, por natureza, um homo hostilis, ou seja, inerentemente 

competitivo e que, na ausência de um poder acima deles, que refreie seus 

impulsos primitivos, os seres humanos se dilacerariam em uma bellum 

omnium contra omnes (uma guerra de todos contra todos), como 

escreveu o famoso ideólogo do Estado Thomas Hobbes (1651) (14). 



54 

 

Ora, preparação para a guerra exige hierarquia. Na guerra não se pode 

romper, diluir, retardar ou mediar o fluxo vertical comando-execução. 

Como, em tempos de paz, as pessoas têm que se preparar para guerra, 

então, mesmo na ausência de qualquer conflito – que eventualmente 

justificasse o controle absoluto dos chefes sobre seus subordinados, por 

questão de vida ou morte – há que se observar rigorosamente a mais 

estrita sequência ordem-hierarquia-disciplina-obediência. Em outras 

palavras: toda questão de vida vira uma questão de morte. Eis a raiz 

necrófila da ideologia militar.  

No quartel o jovem experimentará, pela primeira vez, o que é o mando de 

uma pessoa sobre outra (e a sujeição de uma pessoa à outra) em toda sua 

crueza, sem qualquer justificativa ou necessidade de explicação racional: 

quem manda, pode mandar um recruta fazer quase qualquer coisa: lavar o 

pátio, carregar móveis para a mudança de residência de um oficial, 

comprar cigarros no bar da esquina, “pagar” quarenta flexões... Isso é 

deliberadamente estimulado para treinar os subordinados na obediência. 

Para suportar tal aberração, alguns scripts adicionais do programa-escravo 

da Matrix serão inculcados no recruta por meio de aforismos fortemente 

carregados de preconceitos: “O superior não erra nunca, a não ser por 

culpa única e exclusiva do subordinado”; “Só pode mandar quem aprendeu 

a obedecer”; “Indisciplina coletiva é erro de comando” etc.; alem de um 

conjunto interminável de outros ditos chulos, do tipo “O quartel é o lugar 

onde o filho chora e a mãe não vê”, ou “Militar não pode: tem permissão, 

não descansa: relaxa posição, não cumprimenta: presta continência” – 



55 

 

todos, porém, com o objetivo de implantar o espírito de sujeição à ordem 

hierárquica e a submissão aos chefes. 

A hierarquia em estado bruto se revela na topologia da rede social 

fortemente centralizada da organização militar, na qual é proibido 

multiplicar caminhos ou abrir atalhos que passem ao largo do (ou 

bypassem o) superior imediato (por exemplo, o tenente não pode ir direto 

ao coronel sem passar pelo capitão e pelo major e violar o caminho único, 

pular as estações do percurso compulsório, é falta grave). Tudo isso, como 

é óbvio, transborda para outras organizações civis e religiosas 

hierárquicas. 

Algumas ordens religiosas ou religioso-militares levam ao paroxismo a 

distribuição dos postos hierárquicos, justificando-os por analogia com 

configurações sobre-humanas. Neste caso a perversidade é maior, mas aí 

já estamos em um ambiente de programação, para desenvolvedores. 

Por último, mas não menos importante, no quartel o jovem “aprenderá” o 

patriotismo, um delírio de raiz belicista (aquele mesmo que acompanhou 

a instalação desse fruto da guerra – na verdade da Paz de Westfalia – 

chamado Estado-nação moderno). Não é por acaso que as forças armadas 

cultuam a comunidade imaginária chamada de nação, na verdade um 

domínio do Estado. O Estado reifica a nação para se justificar como 

aparato autocrático que supostamente dela emana e as forças armadas 

são um dos seus braços (o braço armado) sem o qual não teria sido 

possível a ereção dessa organização constituída contra os outros, contra 

os inimigos (e para sê-lo basta ser outro, não é necessário manter 



56 

 

qualquer postura beligerante), contra os demais Estados. O sistema 

internacional perverso do equilíbrio competitivo (que ainda não conseguiu 

ser violado pela democracia) é um pacto entre menos de duas centenas 

de Estados-nações para centralizar sociosferas onde vivem 7 bilhões de 

pessoas. 

O fervor patriótico será o combustível para os governantes se manterem 

no poder, para reproduzir o sistema de instituições (estatais) que quer 

impor sua legitimidade à sociedade com o fito de torná-la seu dominium 

(ao modo feudal mesmo) e para continuar produzindo inimizade no 

mundo. A cultura do fervor patriótico permite a geração de uma matriz de 

identidade, uma identidade baseada na guerra, no estado de guerra, ou 

na preparação para a guerra. O argumento básico é o da realpolitik 

(autocrática, não democrática): se nós não estivermos preparados para a 

guerra, se não nos armarmos, seremos invadidos e dominados pelos que 

estão preparados e já se armaram (contra nós). É um argumento de 

gangue. 

Por isso que o patriotismo é tão importante para as forças armadas. Sem 

ele não há como arregimentar pessoas para compô-las. Juramentos, 

saudação à bandeira, exaltação do nacionalismo, dever sagrado, morrer 

pela pátria... tudo isso é droga pesada e faz parte da carga ideológica que 

recebe o recruta, preparando-o, na maior parte dos casos, não para uma 

guerra efetiva (quente ou fria) contra um eventual inimigo externo real, 

mas para a manutenção de um estado de guerra interno ou para a 

preparação para a guerra (tomada paradoxalmente como uma condição 

para a paz) que justifique a verticalização do campo social. 



57 

 

Para resumir, no quartel o jovem, mal saído do ensino médio ou apenas 

tendo cursado o ensino fundamental, é vítima de uma intervenção rude. 

Ao que parece a maior parte dos alistados compulsoriamente consegue se 

recuperar do trauma ao completar seu período anual de serviço. Os que 

decidem seguir a carreira militar, entretanto, dificilmente se livrarão da 

impregnação. Em todo lugar em que forem reproduzirão a matriz que 

neles foi impressa e que é composta por conceitos míticos, hierárquicos e 

autocráticos do mundo épico da guerra universal e eterna: ordem, 

hierarquia, comando, controle, disciplina, obediência, honra, dever, 

bravura, heroísmo... Educarão seus filhos com esses “valores”. Tratarão 

seus colaboradores, em empreendimentos civis em que se envolverem 

depois de dar baixa ou de se reformar, como subordinados. Exigirão 

obediência, respeito à autoridade e coibirão liberdades que acharem 

excessivas.  

O quartel é o ambiente onde a Matrix realmente existente se desnuda e a 

tal ponto que aparece, quase ingenuamente, como caricatura. É tão tosca 

essa aparência que chega a se risível, como pode constatar qualquer 

pessoa inteligente que observe durante algum tempo a vida na caserna.  

  



58 

 

NNAA  UUNNIIVVEERRSSIIDDAADDEE  

 

 

 

Quando vão chegando à chamada maioridade, alguns jovens – em número 

crescente, em boa parte dos países – entram na universidade, uma 

corporação medieval meritocrática que remanesceu na modernidade e 

chegou aos dias de hoje por força do monopólio da outorga de diplomas 

(já que o suposto monopólio do conhecimento, que detinha há oito 

séculos, foi perdido em algum momento do passado recente com a 

emersão de uma sociedade-em-rede). 

Na universidade o jovem vai aprender, basicamente, meritocracia. A 

ideologia autocrática que receberá é a de que os que sabem mais têm o 

direito de dirigir os que sabem menos. Mesmo quando não é dito, isso – 

esse princípio autocrático platônico que inspirou academias pelo mundo a 

fora durante mais de dois milênios – soa como a coisa natural a ser feita. 

O jovem será ensinado na universidade que é legítimo erigir tribunais 

epistemológicos, baseados num suposto saber sobre o saber, que julgará 

o que é científico (e deve ser aceito) e o que não é (que deve então ser 

rejeitado). Em alguns casos, sobretudo nos cursos de sociologia e política, 

ele também será recrutado para erigir ou fazer parte de alfândegas 

ideológicas, que deixarão passar algumas visões e proibirão a entrada de 



59 

 

outras (consideradas como contrabando à luz da ideologia dominante no 

meio acadêmico). 

Na universidade o jovem se integrará à corporação (talvez seja a primeira 

experiência de corporação que terá na vida, com exceção, em alguns 

casos, da militar, se tiver sido recrutado, mas esta última é mais uma 

casta). Começará a ver o mundo a partir da ótica da corporação dos que 

sabem e acreditará que tal visão é superior de algum modo às visões das 

pessoas comuns.  

É também na universidade que o jovem – que decidir continuar na vida 

acadêmica – entrará em contato inicialmente com a ideia de carreira, ideia 

que, no fundo, não passa de um fluxo condicionado para galgar posições 

de poder, prestígio e melhor remuneração relativamente aos outros, 

contra os outros ou destacando-se dos demais em vez de interagir e se 

aproximar deles. Na dinâmica das carreiras a competição é fortemente 

estimulada. 

Por último, na universidade o jovem receberá as justificativas para 

defender e reproduzir tudo isso. É lá que ele entrará em contato com as 

explicações doutas sobre a realidade social e suas leis, por meio de 

formulações que, em grande parte, não são científicas, mas compõem o 

sistema de crenças da metafísica influente da hora aceita seus pelos seus 

professores, que compõem a burocracia sacerdotal do conhecimento. 

Em suma, na universidade o jovem ainda está na escola e tudo que se 

falou sobre a escola vale, mutatis mutandis (e mudando muito pouco), 

para a universidade. A burocracia sacerdotal do conhecimento (a 



60 

 

hierarquia composta por livre-docentes, pós-doutores, doutores e 

mestres) é, na verdade, uma burocracia do ensinamento. 

Agora, porém, ele está em uma hierarquia meritocrática que lhe dará 

segurança para emitir juízos sobre a organização do mundo, inclusive para 

reforçar a necessidade universal da meritocracia e, inevitavelmente, da 

hierarquia. 

Em alguns países, como os Estados Unidos, existe ainda a tradição das 

fraternidades universitárias (nomeadas por combinações de letras gregas, 

como Phi, Alpha, Delta, Kappa, Beta, Omega etc.) que têm por objetivo 

“separar líderes de perdedores” (15). Essas fraternidades – cujo padrão de 

organização, os ritos secretos e a ideologia foram descaradamente 

copiados da maçonaria e de outras organizações esotéricas –, cumprem 

um papel mais importante do que em geral se avalia na formação do 

jovem como instalador de hierarquias, ou seja, como agente da Matrix. 

Quando for para uma empresa ou para outra organização qualquer, 

estatal ou social, esse jovem universitário levará para lá a convicção de 

que os cargos (em especial os de chefia) têm que estar associados a títulos 

conferidos pela corporação acadêmica. De algum modo continuará 

reproduzindo escola em todas elas. 

  



61 

 

NNOO  TTRRAABBAALLHHOO    

 

 

 

Bem, então os jovens chegam ao lugar onde as pessoas passam a 

comemorar as sextas-feiras e a amaldiçoar as segundas: o trabalho! Só por 

isso já deveriam desconfiar que alguma coisa está errada, mas nem notam 

esse eloquente sinal (de que cerca de 70% da sua vida não é vivida 

segundo seus desejos). Acham natural pagar um tributo durante seis ou 

cinco dias na semana para poder viver como querem em um ou dois dias 

restantes.  

Quando o jovem arruma um primeiro emprego e vai para um local de 

trabalho, seja em uma empresa ou em outra organização hierárquica do 

Estado ou da sociedade civil, o programa-escravo que nele foi instalado 

afinal é ativado. De certo modo, foi para isso que ele recebeu tão longa 

preparação. No trabalho o contratador reconhece se o programa-escravo 

está rodando bem no contratado (quando nenhum contratador tem 

dificuldade para fazer tal reconhecimento, a isso se chama, às vezes, de 

“empregabilidade”).  

O programa-escravo é a senha para o jovem ser admitido nos campos de 

reprodução da Matrix. Todas as organizações hierárquicas são campos de 



62 

 

reprodução, mas estamos focalizando agora aquelas que substituem a 

liberdade da invenção pela prisão do trabalho (rotineiro). 

Sim, os locais de trabalho são ambientes de reprodução, não de criação. 

Exigem disciplina e obediência para que um processo, produto ou serviço 

possa ser replicado com o menor número de erros, em menor tempo e 

com o menor custo possível (e a isso já se chamou de qualidade e 

produtividade). 

Para tanto, as empresas e outras organizações de trabalho em geral 

aprisionam os corpos dos trabalhadores para possibilitar que os chefes (os 

administradores de pessoas) consigam controlá-los e comandá-los de 

perto. O pressuposto aqui é o de que o trabalhador não cumprirá o seu 

papel voluntariamente e sim, somente, se estiver submetido a um sistema 

– feitorial ou quase (na atualidade os feitores trocaram o chicote pelo 

relógio, o livro de ponto, o crachá magnético ou o banco de horas) – no 

qual alguém vigia seus movimentos para evitar que ele mate o tempo, se 

desconcentre de suas tarefas e não consiga “bater as metas” (diminuindo 

a qualidade e a produtividade). 

Mais de 90% dos empregadores são aprisionadores de corpos. Chefes de 

repartições governamentais, administradores de empresas e “donos” de 

ONGs costumam ser aprisionadores de corpos. Se as pessoas não tivessem 

que dormir e as leis permitissem, gostariam que elas ficassem à sua 

disposição o tempo todo: – 24 (horas) X 7 (dias): tum, tum, tum... 

Ainda quando dizem o contrário, eles não querem que as pessoas 

empreendam, sejam criativas, construam produtos ou processos 



63 

 

inovadores e realizem coisas maravilhosas e sim que elas trabalhem. 

Querem trabalho = repetição e execução de ordens. Se quisessem criação, 

inovação, não imporiam às pessoas agendas estranhas (que elas não 

tiveram oportunidade de coconstruir), não lhes retalhariam o tempo em 

unidades controláveis, com horários rígidos de entrada e saída em algum 

espaço murado. Dariam a seus colaboradores (a todos) as melhores 

condições para inovar (alugariam, quem sabe, uma casa em uma ilha 

paradisíaca, em uma chácara aprazível ou mesmo em um bosque urbano, 

um horto, cultivariam jardins... em suma, não organizariam e decorariam 

seus locais – de trabalho – de modo tão horrendo, sem cores, sem arte, 

tudo cinza, quadrado, como uma prisão mesmo, ou um convento) e, 

sobretudo, não reduziriam sua mobilidade: uma dimensão essencial da 

sua liberdade para criar. 

O fundamental para os aprisionadores de corpos é manter seus 

trabalhadores fora do caos criativo, protegê-los do seu próprio espírito 

empreendedor. Então, para esterilizá-lo, colocam você na pirâmide. Ou no 

campo de concentração: na entrada de Auschwitz I lia-se (e ainda se lê em 

cima do portão principal) as palavras “Arbeit macht frei” (o trabalho 

liberta). 

A empresa (lato sensu) é uma máquina e o trabalhador não é o operador e 

sim uma peça da máquina. A máquina tem que funcionar para produzir os 

processos, produtos e serviços para os quais foi projetada e construída. 

Para que a máquina funcione, a peça tem que funcionar como peça, 

desempenhando exatamente o papel para o qual foi desenhada. 



64 

 

A empresa hierárquica foi criada para proteger as pessoas da experiência 

de empreender. Para nela entrar uma pessoa tem que abandonar seu 

próprio sonho em prol do sonho alheio. É mais ou menos assim como se o 

dono do sonho (ou um seu preposto) lhe dissesse: “Você não precisa 

empreender e sim deixar que eu empreenda por você; desde, é claro, que 

você abandone o seu sonho e adote o meu, trabalhando para mim”. 

No trabalho (em uma empresa ou em outra organização hierárquica) o 

jovem é ensinado a não-criar, a não-inventar. Logo ele aprende que isso 

pode ser prejudicial à sua carreira. Será um incômodo para os chefes: sairá 

dos esquemas que já foram (por eles) traçados (para ele). Seus próprios 

colegas de trabalho reprovarão suas iniciativas, encararão como uma 

espécie de deslealdade essa mania de querer ficar “mostrando serviço”. 

Suas novas ideias para melhorar um modelo de gestão, processo, produto 

ou serviço, serão julgadas no meio do rebanho trabalhador como desejo 

de “se exibir” para os chefes. Um rebanho de empregados é mais ou 

menos assim como aquelas hordas de seres infectados por algum vírus – 

muito comuns em filmes de terror (ou em filmes-B de ficção científica) – 

que perseguem e tentam infectar qualquer um que não esteja infectado. 

No trabalho o jovem aprende a ser medíocre, a se conformar em seguir a 

rotina, a fazer como todo mundo faz em troca de ter a possibilidade de, 

nos 30% do tempo de vida que lhe sobra, assistir ao jogo, namorar, ir à 

praia ou ao cinema, confraternizar com os amigos num churrasco 

dominical ou no barzinho, se dedicar a um esporte ou a um hobby, viajar 

no final de semana... Na verdade ele aprenderá a suportar o jugo, sofrer a 

fadiga, divagando, sonhando com o que fará depois, enquanto faz de 



65 

 

conta de que está concentrado no que está fazendo agora. Realmente é 

uma vida de escravo que só é aceitável por uma pessoa em quem foi 

carregado um... programa-escravo (16). Em uma empresa hierárquica o 

jovem aprenderá que não é o seu trabalho que será remunerado (pelo 

que vale) e sim a sua disposição de ficar à disposição dos chefes ou dos 

donos para fazer qualquer trabalho (que eles querem que ele faça). 

Tudo está organizado para que o jovem não veja que ele é o 

empreendedor, não a empresa. Para que ele não veja que a empresa é um 

meio para que ele possa empreender, não uma feitoria (por acaso ele é 

um escravo?), uma penitenciária onde ele tenha que pagar uma pena oito 

horas por dia (como se tivesse sido condenado por algum crime), quase 

todos os dias da semana (sempre aborrecido e ansioso, como os escolares, 

não vendo a hora em que vai tocar a sineta); muito menos um ídolo a que 

ele deva adorar. Se ele não vê, então é sinal de que o processo de 

impregnação está concluído, o programa foi carregado com sucesso, está 

totalmente instalado e rodando bem. 

O jovem agora está perfeitamente integrado à Matrix e já pode ser 

considerado uma pessoa adulta e responsável. 

Família, escola, igreja, organizações juvenis, partido, quartel, universidade, 

empresa e organizações (estatais ou sociais) de trabalho – todas essas 

instituições carregam o programa, as atualizações do programa (ou suas 

diferentes versões). É quase-impossível escapar de todas elas. E o que há 

de comum a todas elas, aparentemente tão diferentes, muitas com 

objetivos díspares entre si e até opostos? O que há de comum é a 



66 

 

hierarquia, o padrão mais centralizado do que distribuído de organização, 

com tudo que isso implica: o modelo de gestão baseado em comando-e-

controle, a existência de monolideranças, a exigência de obediência (ou 

sub-ordenação). Restringir a liberdade e desestimular a cooperação 

parece ser o objetivo.  

As pessoas da Matrix reagirão a tudo isso dizendo assim: “– Mas poderia 

ser de outro jeito? Se não organizássemos as pessoas em sistemas 

hierárquicos elas não estariam ainda na idade da pedra, vivendo em 

bandos, errantes, consumidas pela sobrevivência e sua vida não seria – 

como escreveu Hobbes (1651) – ‘solitária, miserável, sórdida, brutal e 

curta’?” (17). 

Essas objeções, obviamente, são sugeridas pelo programa hierárquico que 

nelas foi carregado. Ao formulá-las as pessoas estão apenas dublando o 

ser típico, o indivíduo-padrão da Matrix realmente existente e se 

convertendo em pessoas privadas, como veremos a seguir. 

 

  



67 

 

PPAARRTTEE  22  

  

 

 

ÉÉ  PPOOSSSSÍÍVVEELL  SSAAIIRR  DDAA  MMAATTRRIIXX??  
  



68 

 

 

 

 

ANTES DE QUALQUER COISA precisamos saber o que significa sair da 

Matrix. A Matrix realmente existente não é uma realidade externa aos 

emaranhados onde estamos (e somos – como somos, nós, os humanos). 

Ela é um campo social deformado pela hierarquia. Ela está no meio de nós 

em um duplo sentido: está entre nós (nas relações que tecemos com as 

outras pessoas) e está também dentro de nós (de vez que introjetamos ou 

espelhamos as configurações do emaranhado social em que existimos 

propriamente como pessoas). 

Deixar de reproduzir essas configurações (hierárquicas) nas nossas 

relações com as outras pessoas é o primeiro passo para se libertar da 

Matrix. Esse parece ser o passo decisivo para começar a desintrojetar as 

deformações e não o oposto, como frequentemente se acredita. Há uma 

crença generalizada – de fundo hierárquico – segundo a qual primeiro a 

pessoa tem que se transformar internamente (como indivíduo) para 

depois mudar as configurações (sociais) em que está imersa. No entanto, 

ao que tudo indica, mudanças de visões, concepções e ideias não mudam 

comportamentos: somente comportamentos mudam comportamentos. A 

Matrix não se reproduz em função das nossas crenças, convicções e 

valores e sim em função de nossos comportamentos, da maneira como 

nos relacionamos com os outros. Se não obedecemos (a alguém) e não 

exigimos obediência (de ninguém) não há hierarquia. Bastaria, no fundo, 



69 

 

abrir mão de mandar nos outros, ou seja, de comandá-los e controlá-los. 

Simples assim. 

Mandar e obedecer, entretanto, não é desejar fazer isso e sim agir para 

que efetivamente se realize o mando e a obediência. Ninguém conseguirá 

fazer isso se não puder selecionar fluxos, eliminando nodos, conexões ou 

atalhos na rede social. 

Nenhum indivíduo sozinho consegue fazer isso. É necessário ter uma rede 

centralizada de pessoas para erigir uma hierarquia (na verdade, a 

hierarquia já é a centralização da rede). Para sair da Matrix uma pessoa 

precisa alterar a topologia das redes sociais a que está conectada no 

sentido de mais distribuição (ou menos centralização). Não adianta, 

porém, apenas desejar, falar ou escrever sobre isso. É necessário mudar as 

configurações da rede. Não é de um novo software que se trata e sim da 

mudança de hardware. 

Escapar da Matrix é como construir um refúgio, um abrigo protegido da 

influência do campo social deformado pela hierarquia (ou pela topologia 

da rede mais centralizada do que distribuída). Esse resultado será 

temporário – os refúgios ou abrigos são como bolhas – e, assim, o esforço 

de escapar deverá ser intermitente. Mais cedo ou mais tarde a influência 

do ambiente hierárquico mais geral acabará estourando a bolha. E outra 

bolha deverá então ser aberta (18). 

As bolhas (os refúgios ou abrigos da influência da Matrix) são apenas 

redes mais distribuídas do que centralizadas. Quanto mais distribuída for 

uma rede menos influência sofrerá da Matrix, o que é apenas outra 



70 

 

maneira de dizer – o óbvio – que menos centralizada ela será (ou menos 

hierarquizado será o ambiente configurado por ela). 

Para sair da Matrix você tem que hackear as instituições que o colocaram 

na Matrix (quer dizer, que instalaram o programa dentro de você): a 

família, a escola, a igreja, as organizações hierárquicas (incluindo as 

entidades da chamada sociedade civil e as corporações e os partidos), o 

quartel, a universidade e as organizações empresariais, governamentais e 

sociais que empregam pessoas em troca de remuneração ou agenciam seu 

trabalho.  

Todavia, embora necessária, essa medida não é suficiente. Não basta 

cortar (to hack) ou quebrar (to crack) o código dessas instituições 

(desprogramando-as): você tem que reprogramá-las, ou melhor, 

programar o que elas seriam sem hierarquia (e isso não é apenas hacking, 

mas netweaving), mas não genericamente e sim para você e para um 

emaranhado onde você esteja glocalmente inserido. Para tanto, você 

precisa tornar-se uma pessoa comum. 

No filme The Matrix, Neo (Thomas Anderson) é um hacker. Mas um hacker 

ainda é uma pessoa incomum e, como tal, não pode sair da Matrix. Um 

hacker é uma pessoa diferenciada, uma espécie de “sionista digital”, um 

membro de uma “décima-terceira tribo”, de uma elite cujos membros são 

capazes de se reconhecer com base nos seus atributos diferenciais, quer 

dizer, naquilo que se destacam (e não do que os aproximam) dos outros 

(19).  



71 

 

Neo é um hacker quando seria preciso que ele fosse um netweaver para 

sair da Matrix. E aí não seria o escolhido (the chosen one). Seria uma 

pessoa comum, escolhida juntamente com todos os que estão no seu 

emaranhado quando esse cluster fosse colhido pelo fluxo (quer dizer, 

quando a configuração da nuvem de conexões que o envolve se tornasse 

mais distribuída do que centralizada). Todos somos escolhidos quando 

colhidos pelo fluxo.Sair da Matrix é se abandonar ao fluxo interativo, 

deixá-lo pervadir os mundos que configuramos em nossa convivência, 

perfurar os muros que erigimos “contra os ventos, as marés e as 

estrelas”... (20).  



72 

 

PPAARRAA  SSAAIIRR  DDAA  MMAATTRRIIXX  

 

 

 

Para sair da Matrix você precisa ser desensinado. Não há outro jeito. Você 

está na Matrix porque foi ensinado, quer dizer, programado. Agora precisa 

ser desprogramado. Não basta, porém. Você precisa também ser 

reprogramado. Tanto a desprogramação quanto a reprogramação devem 

ser feitas por você e pelas outras pessoas que interagem com você no seu 

emaranhado. Mas desprogramação e reprogramação não são ensino e sim 

livre-aprendizagem e comum aprendizagem. Toda aprendizagem 

autodidata ou alterdidata é desensino.  

O desensino fundamental é o da hierarquia. Desaprender hierarquia, sim, 

mas a palavra ‘desaprender’ é usada aqui em um sentido oposto ao da 

aprendizagem heterodidata, quer dizer, quando você aprende não o que 

você quer aprender e sim o que querem que você aprenda (ou seja, 

ensino). Nesse sentido, desaprender hierarquia é aprender a desobedecer 

(ou a desaprender a mandar, o que é a mesma coisa). 

Na Matrix realmente existente, o ensino da obediência é constante. 

Começa na família, aprofunda-se na escola, fundamenta-se com razões 

transcendentes na igreja, instrumentaliza-se nas organizações sociais e 



73 

 

políticas, exacerba-se no quartel, racionaliza-se na universidade e 

consolida-se no trabalho. 

Para desprogramar aquela parte do programa (sua camada mais 

profunda) que você recebeu na família é necessário deixar de replicar 

família em todo lugar, resistindo à tentação de pertencer (ou formar) um 

grupo proprietário ou fechado (21), parando de projetar os pais nos 

chefes e autoridades em geral (22) e – o mais importante – reaprendendo 

a brincar (23). Mas a reprogramação só virá quando você passar a 

conviver em rede (distribuída) ou viver em comunidade (aberta) com seus 

amigos (independentemente do grau de parentesco que tenham com 

você), sem qualquer outro propósito do que o de se comprazer na fruição 

da convivência com eles. 

Para desprogramar a escolarização de que você foi vítima você tem que 

renunciar a ensinar os outros. Isso é mais difícil do que parece porque não 

se trata apenas de não ser professor (a maioria das pessoas não é) e sim 

de não reproduzir o comportamento docente lato sensu, em todas as suas 

formas. Não querer conduzir os outros, “fazer a cabeça” das outras 

pessoas – nem mesmo a pretexto de facilitar o seu processo de 

aprendizagem ou de dar oportunidades para que elas “se incluam” (onde 

mesmo?) – requer uma atenção constante. A reprogramação virá quando 

você passar a atuar como catalisador de processos de aprendizagem em 

comunidades livres de buscadores e polinizadores, estruturadas em rede. 

Para quebrar o script que você talvez tenha recebido na igreja, você tem 

que abrir mão de se reunir exclusivamente em clusters dos que professam 



74 

 

a mesma fé (ou crença) e de acreditar que existe um (único) caminho para 

a verdade (24). Não é necessário que você abandone a sua espiritualidade 

ou a sua vida mística, nem mesmo o seu deus (desde que você não queira 

impô-lo aos outros, separando fiéis de infiéis). Esse processo não se 

completará enquanto você erigir (ou aderir a) ordens sacerdotais que se 

proclamam o único caminho, a única porta, a única esperança de salvação, 

ou seja, enquanto você reeditar (ou pertencer a) alguma dessas 

armadilhas de fluxos construídas para arrebanhar ovelhas e apascentá-las 

(chamadas de igrejas) (25). A reprogramação virá quando você – se for o 

caso e se você quiser fazer isso – começar a compartilhar formas pós-

religiosas de espiritualidade com outras pessoas em novas ecclesias (como 

“assembleias de amantes”), como redes de buscadores que se dispõem a 

celebrar suas amorosidades e a polinizar mutuamente os modos pelos 

quais vivem sua mística ou sua espiritualidade. 

Para desprogramar o que você recebeu nas organizações sociais e 

políticas, você tem que abrir mão do conservadorismo (que quer congelar 

e reproduzir configurações pretéritas resistindo ao fluxo interativo) e do 

transformacionismo (que quer converter as pessoas no que elas não são 

para conduzi-las para um porvir radiante que se instalaria com a 

transformação da sociedade no que ela não é por meio da realização de 

alguma utopia autoritária capaz de instalar uma nova ordem) (26). 

Para tanto, bastaria aderir à democracia, mas como essa palavra não é 

tomada no sentido original de desconstituição de autocracia e sim, 

frequentemente, confundida com modelo de governo ou forma política de 

administração do Estado, seu emprego puro e simples (sem adjetivos) – 



75 

 

além de induzir à confusão com o sistema representativo ou eleitoral – 

não é muito elucidativo. A reprogramação virá quando você – desistindo 

das noções regressivas de patriotismo e nacionalismo e virando um 

cidadão transnacional de sua glocalidade – passar a se relacionar em redes 

de interação social e política (pública) em vizinhanças e setores de 

atividade, em comunidades que exercitem a democracia cooperativa na 

base da sociedade e no cotidiano das pessoas (que convivem com você) 

(27). 

Para desprogramar o que você eventualmente recebeu no quartel ou nas 

organizações militares em geral (inclusive nas organizações político-

militares, como certos partidos; ou religioso-militares, como certas igrejas, 

seitas e ordens) você tem que renunciar à guerra e à construção de 

inimigos. Inimigos são criados pela luta contra alguém. Mas não há uma 

boa luta, não há um bom combate, não há uma guerra justa do bem 

contra o mal. Assim como o justo monarca legitima as autocracias, o 

“guerreiro da luz”, envolvido em permanente combate contra o “guerreiro 

das trevas”, legitima a existência da guerra (e, consequentemente, o 

emprego e a fabricação da arma). A guerra (ou a política praticada como 

arte da guerra) é, em si, o mal. O único inimigo que existe é o criador de 

inimigos. Se você lutar, você será o inimigo. A reprogramação virá quando 

você não lutar. Se você não lutar, não há luta. 

Para desprogramar o que você recebeu na universidade você tem que 

renunciar à meritocracia, abrindo mão de erigir (ou validar) tribunais 

epistemológicos capazes de aprovar (ou reprovar) pessoas com base em 

verificações heterodidáticas do conhecimento ensinado. A reprogramação 



76 

 

virá quando você passar a avaliar a árvore pelos seus frutos e não pelos 

certificados emitidos por alguma corporação de botânicos (28). 

Para desprogramar o que você recebeu nas empresas e nos outros locais 

de trabalho, você tem que aprender a co-laborar (trabalhar com os 

outros), ou seja, desaprender a trabalhar para os outros e de colocar 

outras pessoas trabalhando para você. A reprogramação virá quando você 

for um empreendedor interdependente, quer dizer, um coempreendedor, 

um cocriador de ideias e um corealizador de projetos em 

empreendimentos compartilhados (29). 

Aprender a desobedecer (ou desaprender a mandar); resistir à tentação 

de pertencer a um grupo, parar de projetar os pais nos chefes e 

autoridades e reaprender a brincar; catalisar processos de livre 

aprendizagem; compartilhar horizontalmente sua espiritualidade e 

celebrar suas amorosidades; exercitar a democracia cooperativa e não 

construir inimigos; avaliar as árvores pelos seus frutos deslegitimando os 

tribunais epistemológicos; e cocriar e coempreender. Parece difícil, mas 

ninguém nunca disse que seria fácil. No entanto, não é necessário que 

ninguém faça todas essas coisas de uma vez. 

O programa-hierárquico que você está hackeando é o mesmo em todas 

essas armadilhas de fluxos que são a família, a escola, a igreja, as 

organizações sociais e políticas, o quartel, a universidade e as empresas e 

outras instituições hierárquicas do trabalho. Basta mexer no código de 

uma dessas instituições para alterar a programação das sociedades de 

controle. Você pode escolher por onde quer começar. Mas começar não é 



77 

 

terminar. Para reprogramar sociosferas glocais não basta hackear, é 

necessário também fazer netweaving.  

Em suma, tudo isso pode ser resumido em uma palavra: rede. Redes 

devem ser encaradas, nesse sentido, como movimentos de 

desconstituição de hierarquias e como ambientes de constituição de 

outros mundos, protegidos – pelo menos temporariamente – da influência 

da Matrix realmente existente. Seria uma tarefa impossível para um 

indivíduo. Mas você não é um indivíduo como a Matrix quer que você 

acredite (porque a Matrix é uma fábrica de indivíduos). É necessário 

abandonar a ilusão de que você é um indivíduo e tornar-se pessoa. Pessoa 

comum. 

  



78 

 

TTOORRNNAARR--SSEE  UUMMAA  PPEESSSSOOAA  CCOOMMUUMM    

 

 

 

Quando uma pessoa se relaciona com outras pessoas em uma rede mais 

distribuída do que centralizada ela vai aprendendo a se tornar uma pessoa 

comum. Mas na Matrix realmente existente as pessoas, em geral, não são 

pessoas comuns (no sentido de commons) e sim pessoas privadas 

(fechadas à interação com o outro-imprevisível). A Matrix é uma espécie 

de fábrica de pessoas privadas. 

As pessoas privadas poderiam virar pessoas comuns a não ser enquanto 

não almejassem ser pessoas incomuns. Mas imersas numa corrente 

vertical que tudo arrasta para cima, as pessoas querem ser incomuns (e se 

comportam condizentemente com tal desejo). Por isso se fecham à 

interação e, então, não podem mais ser pessoas comuns. 

Sim, pessoa comum. Este talvez seja o conceito de mais difícil apreensão 

em virtude de sua desconcertante simplicidade. Ele surgiu a partir da 

constatação de que, em estruturas hierárquicas, não somos pessoas 

comuns na medida em que lutamos para ser pessoas incomuns, para nos 

destacar dos semelhantes (em vez de nos aproximar deles). 

O termo ‘comum’ tem aqui o sentido de commons, de bem comum, de 

algo compartilhável por uma comunidade (e não de ordinário, normal ou 



79 

 

não notável, nem de medíocre, como em geral se atribui 

pejorativamente). Assim, pessoa comum é aquela que mantém as mesmas 

condições de compartilhamento das outras pessoas do seu emaranhado, 

embora cada uma seja, nas suas particularidades, totalmente 

diferenciada, sempre unique. 

A pessoa comum é a que compartilha (ela é realmente o que compartilha, 

ao se deixar varrer pelo sopro, ao ser permeável ao fluxo interativo) e não 

aquela que alcançou o sucesso em virtude de suas características 

herdadas (do “sangue” ou do “berço”) ou adquiridas pelos esforços que 

fez para subir na vida ou para progredir ou evoluir em seu caminho 

espiritual. Ela é alguém que logrou viver a sua convivência, que conseguiu 

antecipar a plenitude do com-viver ou do viver em rede prefigurando um 

simbionte social. 

As pessoas comuns não são santos ou heróis fracassados. Ao contrário, 

santos e heróis fracassaram ao não conseguirem ser pessoas comuns (30). 

Santos e heróis são pessoas incomuns, resultados de escapadas da 

humanidade, tentativas de transformação individual por fora do fluxo 

interativo e são, nesse sentido, seres humanos fugidos da interação e não 

o contrário, como tentou inculcar a cultura hierárquica, segundo a qual 

pessoas comuns não são boas o bastante, como se fossem santos ou 

heróis fracassados ou, simplesmente, perdedores (loosers, como gosta de 

dizer a cultura americana, que associa sucesso à virtude) – porque não 

conseguiram vencer acumulando fortuna, poder ou muitos títulos. O 

mesmo se pode dizer das chamadas celebridades que, de um ponto de 



80 

 

vista coletivo ou da rede, são sintomas de uma patologia da interação 

(31). 

Quando questionadas, as pessoas que acreditam nesse tipo de coisa – e 

são muitas – costumam dizer que a vida é assim mesmo. É uma luta. E que 

é preciso vencer na vida. Mas vencer quem? Por acaso estamos em uma 

guerra? O problema é que estamos. A Matrix só existe porque as pessoas 

se comportam como se estivessem em uma guerra. 

É possível sair da Matrix, sim, mas é difícil. Porque não é fácil ser uma 

pessoa comum, ao contrário do que parece. Na Matrix somos induzidos a 

conquistar algum diferencial para nos destacarmos das pessoas comuns. 

Quando interagimos com alguém em qualquer ambiente hierárquico 

somos avaliados por esses diferenciais e começamos então a cultivá-los. 

Como reflexo dos fluxos verticais que passamos a valorizar, nossa vida 

também se verticaliza. É como se importássemos a anisotropia gerada no 

campo social pela hierarquia. Nessa ânsia de subir, começamos a imitar os 

de cima e a desprezar os de baixo. Ao fazer isso, porém, replicamos a 

Matrix. 

Razão tinha James Joyce (1902) ao escrever, em carta a Augusta Gregory, 

que “não há heresia ou filosofia que aborreça mais à igreja do que um ser 

humano” (32). A igreja é um exemplo de como Matrix pode se tornar 

realmente existente. Não há nada mais perigoso para a Matrix do que 

uma pessoa comum. Ela é mais perigosa, infinitamente mais perigosa, do 

que um santo ou um herói. Esse é o motivo do discurso religioso de 

desvalorização da pessoa comum em prol das pessoas incomuns (como os 



81 

 

santos e aqueles que receberam a unção divina por meio da 

intermediação da hierarquia: os sacerdotes que foram sagrados como 

membros plenamente docentes por meio de operações rituais praticadas 

por outros sacerdotes de mesmo status hierárquico: metástase). 

Examinar o comportamento das pessoas privadas é uma maneira de 

desvelar a Matrix realmente existente. Elas querem ser poderosas, ricas, 

muito tituladas, famosas. Em geral, não são nada disso, mas se 

comportam segundo a ilusão (não declarada, muitas vezes inconsciente) 

de que poderiam ser. Na verdade há um desejo de imitar as pessoas 

poderosas, ricas, muito tituladas ou famosas. E aí se fecham, sendo 

seletivas nos relacionamentos (o que – do ponto de vista da rede – 

constitui o fracasso de todas as chamadas “pessoas de sucesso”) (33).  

Se você quer “fazer sucesso”, vá em frente. Mais saiba que sucesso é um 

indicador de adequação à Matrix realmente existente. 

Mas se você não quer se adequar, se você quer ser um revolucionário ou 

um reformador das instituições, se você quer salvar a família, melhorar a 

escola, reformar a igreja, modernizar a empresa hierárquica, democratizar 

as instituições do Estado tornando-as mais participativas, fique tranquilo. 

Saboreie com Cypher (34) aquele suculento bife virtual. E esqueça que 

você continuará na Matrix. Será mais fácil suportar.  



82 

 

NNOOTTAASS  EE  RREEFFEERRÊÊNNCCIIAASS  

 

 

 

(1) Cf. ZIZEK, Slajov (2002). Matrix: ou os dois lados da perversão, in IRWIN, William 

org. (2002). Matrix: Bem-vindo ao deserto do real. São Paulo: Madras, 2003. 

(2) Cf. FRANCO, Augusto (2009). Você é o inimigo. Disponível em 

http://www.slideshare.net/augustodefranco/voc-o-inimigo-3900733  

(3) A ideia de campo social – à semelhança de um campo de forças (meio pelo qual 

uma força comunica sua influência) – foi aventada em 2007 e publicada no livro Novas 

Visões (2008) para descrever o efeito da topologia da rede social sobre as pessoas 

(assim como num campo físico pode-se determinar a intensidade e a direção da força a 

cada ponto). Em uma topologia distribuída o campo social manteria as mesmas 

propriedades em todas as direções. Uma topologia centralizada introduz uma 

anisotropia (privilegiando certas direções ou condicionando o fluxo a passar por elas 

em detrimento de outras direções possíveis). Essa anisotropia – introduzida pela 

hierarquia (ou seja, pela centralização) – é encarada então como uma deformação no 

campo social. Em geral isso é descrito como uma verticalização do campo 

(privilegiando-se a direção vertical ou os caminhos de subida e de descida). Na 

presença de organizações hierárquicas o campo social se deforma, não apenas no seu 

interior, mas também em seu entorno. O conceito (ou a imagem) não tem propósitos 

analíticos e sim demonstrativos (ou ilustrativos): pessoas situadas num campo social 

deformado tendem a se comportar de maneira condizente com os caminhos 

disponíveis independentemente de suas características individuais: por exemplo, num 

campo verticalizado tenderá a privilegiar a direção vertical, disputará com outras 

http://www.slideshare.net/augustodefranco/voc-o-inimigo-3900733


83 

 

pessoas os caminhos de subida (competição) em vez de estabelecer relações 

horizontais com elas (colaboração). Esta visão é congruente com a hipótese de que a 

colaboração é um atributo da maneira como os seres humanos se organizam e não 

uma função de suas características individuais distintivas (como seus princípios, visões 

e valores). Cf. FRANCO, Augusto (2008). Escola de Redes: Novas visões sobre a 

sociedade, o desenvolvimento, a internet, a política e o mundo glocalizado. Curitiba: 

Escola-de-Redes, 2008. 

(4) Cf. THOMPSON, William Irwin org. (1987). Gaia: uma teoria do conhecimento. São 

Paulo: Gaia-Global, 1990. 

(5) BARAN, Paul (1964). On distributed communications: I. Introduction to distributed 

communications networks. (Memorandum RM-3420-PR August 1964). Santa Monica: 

The Rand Corporation, 1964. 

(6) O grau de distribuição (ou de centralização) de uma rede depende do número de 

conexões (uma função do número de nodos), do número de nodos desconectados com 

a eliminação do nodo mais conectado e do número de conexões eliminadas com a 

eliminação do nodo mais conectado. Cf. FRANCO, Augusto (2009): O poder nas redes 

sociais. Disponível em 

http://www.slideshare.net/augustodefranco/o-poder-nas-redes-sociais-2a-versao  

(7) No universo ficcional de Star Trek (The Next Generation) os Borgs são uma “raça” 

alienígena de ciborgues, humanóides de várias espécies assimilados e melhorados com 

a injeção de nanossondas e a aplicação de implantes cibernéticos que alteram sua 

anatomia e seu funcionamento bioquímico, ampliando suas habilidades mentais e 

físicas. Quando encontram suas presas - quaisquer membros de outras civilizações, aos 

quais andam a cata – os Borg recitam, com algumas variações, a seguinte litania: “Nós 

somos os Borg. A existência como vocês conhecem acabou. Adicionaremos suas 

qualidades biológicas e tecnológicas à nossa. Resistir é inútil”. Não existe uma rede 

social Borg, com algum grau significativo de distribuição, porque não existe pessoa-

http://www.slideshare.net/augustodefranco/o-poder-nas-redes-sociais-2a-versao


84 

 

Borg. Transformados em indivíduos substituíveis, os borgs são replicados em série por 

uma estrutura fortemente centralizada em sua rainha (sim, o regime é monárquico 

absoluto), a única que pode pensar livremente (se é que isso é possível sem o 

conversar). Seus cérebros são conectados a uma mente coletiva (a Coletividade Borg) 

controlada por um hub central (Unimatrix Um). O objetivo declarado do povo Borg 

(que só é um povo naquele particular sentido original da palavra latina ‘populus’ = 

“contingente de tropas”) é “aperfeiçoar todas as espécies trazendo ordem ao caos”. 

Uma interpretação possível para a metáfora é a seguinte: de certo modo qualquer 

pessoa, transformada em peça substituível por uma organização centralizada 

(hierárquica), é – em alguma medida – um borg. Nota extraída do livro FRANCO, 

Augusto (2011). Fluzz: vida humana e convivência social nos novos mundos altamente 

conectados do terceiro milênio. São Paulo: Escola-de-Redes, 2011. 

(8) MATURANA, Humberto & VERDEN-ZÖLLER, Gerda (1993). Amor y Juego: 

fundamentos olvidados de lo humano – desde el Patriarcado a la Democracia. 

Santiago: Editorial Instituto de Terapia Cognitiva, 1997. (Existe tradução brasileira: 

Amar e brincar: fundamentos esquecidos do humano. São Paulo: Palas Athena, 2004). 

(9) BLACK, Bob (1985). The Abolition of Work and Other Essays. Port Townsend: 

Loompanics Unlimited, 1986. Uma tradução em português do manifesto “A abolição 

do trabalho” está disponível em 

http://www.4shared.com/file/219719893/b8942012/A_ABOLIO_DO_TRABALHO_Black

.html  

(10) SAINT-EXUPERY, Antoine (1939). Terra dos homens. Rio de Janeiro: Nova 

Fronteira, 2006. 

(11) Considerando a história evolutiva do homo sapiens, as pessoas não têm razões 

para se guiar pela ideia de que existe uma (única) crença verdadeira e a adotar práticas 

de exclusão e negação dos que têm lá suas próprias crenças diferentes e não querem 

abjurá-las e se converter às crenças de outro grupo para serem aceitas e validadas por 

http://www.4shared.com/file/219719893/b8942012/A_ABOLIO_DO_TRABALHO_Black.html
http://www.4shared.com/file/219719893/b8942012/A_ABOLIO_DO_TRABALHO_Black.html


85 

 

tal grupo (que é o que caracteriza a prática religiosa). Isso teria reduzido drasticamente 

as possibilidades de interação entre grupos de origens diferentes, com óbvios 

impactos negativos para a sua sobrevivência. Se os seres humanos tivessem seguido 

diretivas como essa não teriam acontecido as trocas e não teria florescido o comércio. 

Pois a adoção de tal orientação leva, inexoravelmente, à formação de grupos fechados 

de crentes, induz ao enclausuramento em clusters dos que compartilham a mesma fé 

(ou melhor, a mesma crença) sem atalhos para os outros clusters (compostos pelos 

infiéis). Mas foi isso que fizeram as religiões durante milênios (produzindo inimizade 

no mundo e um sem número de guerras) e ainda continuam fazendo, se bem que em 

menor escala (pois em mundos altamente conectados é quase impossível manter esse 

comportamento), com exceção, talvez, de certas correntes do islamismo (com 

resultados nefastos, bem conhecidos por todos na atualidade). 

(12) Cf. MATURANA, Humberto. Op. cit. 

(13) No limite até armas de guerra podem ser benzidas (como já fez certo hierarca 

máximo de uma igreja – tido por sua religião como infalível – em meados do século 

passado). 

(14) HOBBES, Thomas (1651). Leviatã. São Paulo: Martins Fontes, 2003. 

(15) Cf. BLUMENTHAL, Matthew (2007). Fraternidade separa líderes de perdedores nos 

EUA. Folha de São Paulo: Caderno Cotidiano, 14 de outubro de 2007. Disponível em 

http://www1.folha.uol.com.br/fsp/cotidian/ff1410200727.htm 

(16) Não é a toa que o conceito de trabalho tenha surgido na antiga Mesopotâmia com 

a conotação de sofrimento. Aliás, na mitogonia suméria, segundo a “Epopéia da 

Criação” – que contém alguns dos relatos mais antigos que conhecemos de uma 

cultura sacerdotal, hierárquica e autocrática – o homem teria sido criado pelos deuses 

para “trabalhar para sempre e liberar os deuses...” ou suportar o jugo, sofrer a fadiga. 

Já foi criado como trabalhador – um ser inferior, escravo dos deuses – para propiciar a 

liberdade dos deuses, que passaram então a exigir dos homens adoração. Adoração 

http://www1.folha.uol.com.br/fsp/cotidian/ff1410200727.htm


86 

 

significava, originalmente, segundo os relatos bíblicos, trabalhar para os seres 

superiores: trabalhar para uma deidade e essa deidade era simultaneamente “senhor”, 

“soberano”, “rei”, “governante” e “dono” – enfim, superior. O homem antigo dos 

sistemas hierárquico-autocráticos não propriamente adorava seus deuses, mas temia-

os e trabalhava para eles. E, é claro, para seus intermediários humanos: os sacerdotes. 

Cf. Epopéia da Criação – Enuma Elish (ou Enûma Eliš) é o mito de criação babilônico. 

Ele foi descoberto por Austen Henry Layard em 1849 (em forma fragmentada) nas 

ruínas da Biblioteca de Assurbanipal em Nínive (Mossul, Iraque), e publicado por 

George Smith em 1876. Cf. SMITH, George (1876). The Chaldean Account of Genesis. 

London: s/ed., 1876. Eis a passagem citada do Enuma Elish: “Ele criou o homem (e a 

mulher), seres vivos, para trabalhar para sempre, e liberar os deuses de outras 

cargas...”. Uma versão duvidosa em português está disponível no link: 

http://www.angelfire.com/me/babiloniabrasil/enelish.html  

Tablets 1 e 2 estão disponíveis: http://wikisource.org/wiki/Enuma_Elish  

(17) Cf. HOBBES, T. Op. cit. 

(18) Cf. FRANCO, Augusto (2012). Small Bangs: instruções para construir uma bomba 

criativa. Disponível em 

http://net-hcw.ning.com/page/small-bangs 

(19) Cf. FRANCO, Augusto (2011). Netweaver Howto (Como se tornar um netweaver). 

Disponível em 

http://escoladeredes.net/group/fluzz/forum/attachment/download?id=2384710%3AU

ploadedFile%3A164075  

(20) SAINT-EXUPERY, A. Op. cit. 

(21) Cf. FRANCO, Augusto (2011). Resista à tentação de pertencer a um grupo. 

Disponível em 

http://www.angelfire.com/me/babiloniabrasil/enelish.html
http://wikisource.org/wiki/Enuma_Elish
http://net-hcw.ning.com/page/small-bangs
http://escoladeredes.net/group/fluzz/forum/attachment/download?id=2384710%3AUploadedFile%3A164075
http://escoladeredes.net/group/fluzz/forum/attachment/download?id=2384710%3AUploadedFile%3A164075


87 

 

http://www.slideshare.net/augustodefranco/resista-tentao-de-pertencer-a-um-grupo  

(22) Uma medida para desprogramar o software que foi instalado em você pela família 

e parar de projetar seus pais nos chefes e autoridades em geral. A melhor maneira de 

fazer isso é, obviamente, não ter chefes. Mas mesmo isso ainda não basta. É preciso 

também não ser chefe de ninguém. E nada de respeitar especialmente as autoridades. 

Todas as pessoas devem ser respeitadas: como são, iguais a você. Uma criança deve 

ser tão respeitada em sua humanidade como um idoso. A pessoa idosa não deve ser 

mais respeitada do que as de menos idade porque poderia ser seu pai ou sua mãe, 

como correntemente se apregoa. A pessoa rica, poderosa, sábia ou famosa não deve 

ser reverenciada de modo diferencial, como frequentemente ocorre. Não existe 

ninguém mais importante do que você. Não é necessário apenas acreditar nisso, mas 

se comportar coerentemente com tal convicção.  

(23) Talvez a principal medida para reprogramar o que a família embutiu em você – 

quando quis educá-lo, ensiná-lo, formatá-lo, prepará-lo para ser um adulto com tais ou 

quais características pré-concebidas – é reaprender a brincar. Não importa a sua idade, 

é sempre possível brincar, interagir com outras pessoas sem resultados esperados, 

sem propósito outro do que o prazer, a fruição do compartilhamento. Se você acha 

impossível fazer isso, então seu caso está perdido. Só é possível sair da Matrix 

tornando-se criança novamente. 

(24) Não é que não possa existir uma verdade (para você). O fundamental aqui é abrir 

mão da ideia de que existe um caminho para a verdade que possa ser revelado para os 

outros por uma organização. No espírito daquela observação que Jiddu Krishnamurti 

fez em 21 de outubro de 1980: “A verdade é uma terra sem caminho. O homem não 

chegará a ela através de organização alguma, de qualquer crença, de nenhum dogma, 

de nenhum sacerdote ou mesmo um ritual, e nem através de conhecimento filosófico 

ou da técnica psicológica. Ele tem que descobri-la através do espelho das relações...” 

Cf. KRISHNAMURTI, Jiddu (1980). Diponível em 

http://www.jkrishnamurti.org/pt/about-krishnamurti/dissolution-speech.php 

http://www.slideshare.net/augustodefranco/resista-tentao-de-pertencer-a-um-grupo
http://www.jkrishnamurti.org/pt/about-krishnamurti/dissolution-speech.php


88 

 

(25) O Bhagwan Shree Rajneesh (mais conhecido como Osho) decifrou o enigma 

quando identificou os deuses das religiões como programas verticalizadores: “Não 

tenho nenhum Deus; desse modo, não tenho nenhum programa para você no qual você 

possa ser transformado em um escravo”. Aliás, Osho, assim como Krishnamurti e o Tao 

– e inclusive o Zen, quando desligado das aderências religiosas do budismo, atuando 

como um programa antivírus, ou um game de desconstituição de certezas – podem ser 

de muita ajuda no esforço de sair da Matrix. 

(26) Chamamos de transformacionismo à ideologia perversa segundo a qual os seres 

humanos vêm com defeitos que devem ser consertados por alguma instituição 

hierárquica (seja uma escola, uma igreja, uma organização militar, uma corporação, 

um partido, um Estado ou algum tipo de ordem espiritual, seita, sociedade ou 

fraternidade). Essas instituições seriam, por um lado, espécies de reformatórios para 

educar as pessoas, quer dizer, ensiná-las, adestrá-las, domá-las; ou, por outro, 

ambientes para ensejar o seu desenvolvimento interior, colocando-as no caminho da 

sua evolução mental ou espiritual. A perversão transformacionista adquiriu na 

modernidade outras formas, mais explicitamente políticas, a partir da crença de que a 

transformação das pessoas (no que elas não são) viria com a transformação da 

sociedade (no que ela não é, por meio da realização de alguma utopia autoritária que 

afinal “colocaria ordem na casa”). Essa transformação seria promovida pela 

intervenção consciente de uma militância política, social ou ambiental – sempre 

aglomerada em organizações hierárquicas – à qual caberia transfundir sua consciência 

para as massas ignorantes conduzindo-as em direção a um porvir radiante. Esta 

ideologia é desconstituída com a aceitação de que devemos ser o que somos e não o 

que não somos (não há nada de errado conosco), de que não há nenhum lugar para ir 

a não ser aquele para o qual iremos (e que não pode ser conhecido de antemão por 

alguma organização de sábios, de seres mais conscientes ou mais evoluídos, 

possuidores de algum conhecimento superior dos mecanismos imanentes ou 

transcendentes à história) e de que as redes sociais distribuídas (as pessoas 

interagindo livremente) não são um instrumento para fazer a mudança mas já são a 

própria mudança. 



89 

 

(27) Para uma visão da democracia cooperativa cf. FRANCO, Augusto (2011). 

Democracia: um programa autodidático de aprendizagem. Disponível em 

http://www.slideshare.net/augustodefranco/democracia-um-programa-autodidatico-

de-aprendizagem 

(28) Cf. FRANCO, Augusto & LESSA, Nilton (2011). Multiversidade : da Universidade dos 

anos 1000 à Multiversidade nos anos 2000. Disponível em 

http://www.slideshare.net/augustodefranco/multiversidade-10753463 

(29) Cf. FRANCO, Augusto (2012). Cocriação: reinventando o conceito. Disponível em 

http://www.slideshare.net/augustodefranco/cocriao-reinventando-o-conceito-

11321907 

(30) George Orwell (1948) nas suas inquietantes Reflexões sobre Gandhi elaborou, 

talvez, a mais profunda (e corajosa) crítica à disciplina religiosa tomando como 

exemplo a “disciplina que Gandhi impôs a si mesmo e que – embora ele possa não 

insistir com seus seguidores que observem cada detalhe – acreditava ser indispensável 

se quiséssemos servir a Deus ou à humanidade. Em primeiro lugar, não comer carne e, 

se possível, nenhum alimento animal sob qualquer forma... Nada de bebida alcoólica 

ou tabaco, nenhum tempero ou condimento, mesmo do tipo vegetal... Em segundo 

lugar, se possível, nada de relação sexual... E, por fim – este o ponto principal –, para 

quem busca a bondade não deve haver quaisquer amizades íntimas e amores 

exclusivos”. Então vem a crítica cortante de Orwell: “O essencial no fato de sermos 

humanos é que não buscamos a perfeição, é que às vezes estamos propensos a 

cometer pecados em nome da lealdade, é que não assumimos o ascetismo a ponto de 

tornar impossível uma amizade, é que no fim estamos preparados para ser derrotados 

e fragmentados pela vida, que é o preço inevitável de fixarmos nosso amor em outros 

indivíduos humanos. Sem dúvida, bebidas alcoólicas, tabaco etc. são coisas que um 

santo deve evitar, mas santidade também é algo que os seres humanos devem evitar. 

Para isso há uma réplica óbvia, porém temos de ser cautelosos em fazê-la. Nesta época 

http://www.slideshare.net/augustodefranco/democracia-um-programa-autodidatico-de-aprendizagem
http://www.slideshare.net/augustodefranco/democracia-um-programa-autodidatico-de-aprendizagem
http://www.slideshare.net/augustodefranco/multiversidade-10753463
http://www.slideshare.net/augustodefranco/cocriao-reinventando-o-conceito-11321907
http://www.slideshare.net/augustodefranco/cocriao-reinventando-o-conceito-11321907


90 

 

dominada por iogues, supõe-se com demasiada pressa não só que o “desapego” é 

melhor do que a aceitação total da vida terrena como também que o homem comum 

só a rejeita porque ela é muito difícil: em outras palavras, que o ser humano mediano é 

um santo fracassado. É duvidoso que isso seja verdade. Muitas pessoas não desejam 

sinceramente ser santas, e é provável que as que alcancem a santidade, ou que a ela 

aspirem, jamais tenham sentido muita tentação de ser seres humanos”. Ter percebido 

que esse “homem comum”, esse “ser humano mediano” não é “um santo fracassado” 

foi a grande sacada de Orwell, desmascarando o que nos impuseram as igrejas ao 

colocarem como ideal a superação do humano, o seu aperfeiçoamento, a sua 

“espiritualização”, como se houvesse alguma coisa errada com os que vivem sua vida e 

sua convivência sem se submeterem a alguma disciplina religiosa, ascética, mesmo 

quando voltada ao bem da humanidade (como os santos, os bodisatvas e os mahatmas 

– que, talvez, não tenham conseguido chegar a serem pessoas comuns). Cf. ORWELL, 

George (1948). Reflexões sobre Gandhi in ORWELL, George (1984). Dentro da baleia e 

outros ensaios. São Paulo: Companhia das Letras, 2005. 

(31) Psicólogos, psicanalistas e psiquiatras que tratam das patologias incidentes em 

quem se mantém nessa condição [de celebridade] têm muito a contar sobre a 

perturbação da personalidade que pode levar, em determinadas circunstâncias, 

quando combinada com outros fatores, ao surgimento de pulsões autodestrutivas... 

Mesmo que tais consequências extremas não aconteçam, há sempre um isolamento 

(aquele cruel isolamento de que reclamam todos os grandes líderes hierárquicos e os 

condutores de rebanhos), causado pelo represamento de fluzz. Em certa medida, em 

sociedades e organizações hierárquicas viramos (todos nós, não apenas as 

celebridades) seres da aparência, deformados pelo broadcasting, usando nossas 

antenas quase que somente para difundir as características de nossa persona (como 

queremos que os outros nos vejam) e não para captar outros padrões de convivência. 

É assim que não desenvolvemos nossas características-hub e, em consequência, 

perdemos interatividade, sobretudo porque não queremos nos manter abertos à 

interação com o outro imprevisível por medo de nos confundirmos com qualquer um, 

com seres de menor importância do que nós (porque têm menos títulos, menos 



91 

 

riqueza, menos poder ou menos popularidade do que nós). Para nos protegermos da 

livre interação passamos a conviver apenas com aqueles que se parecem conosco e 

ficamos cada vez mais parecidos com eles, por um mecanismo que já foi explicado pelo 

físico Mark Buchanan (2007) em O átomo social [op. cit. infra]. Como resultado, 

ficamos cada vez mais aprisionados em nosso submundo do mundo único: ainda que 

morando em uma megalópole de dez milhões de habitantes, frequentamos os mesmos 

clubes, moramos nos mesmos bairros, gozamos nossas férias nas mesmas localidades 

e fazemos os mesmos roteiros de viagem, jogamos os mesmos jogos, usamos as 

mesmas roupas e conversamos as mesmas conversas...  Quando se coloca em processo 

de fluzz uma pessoa deixa de lutar para subir, para ter sucesso, para se igualar ou 

imitar os ricos, os poderosos, os muito titulados e os famosos. Libertando-se da 

exigência de ser uma VIP (very important person), ela começa a revalorizar seus 

relacionamentos horizontais. Nessa jornada terapêutica, vai se curando das sociopatias 

associadas às perturbações no campo social introduzidas pela hierarquia e vai 

caminhando, no seu próprio passo e do seu próprio jeito, em direção ao supremo 

objetivo de virar uma pessoa comum. Nota extraída de FRANCO, Augusto (2011). Fluzz: 

op. cit. Cf. também BUCHANAN, Mark (2007). O átomo social. São Paulo: Leopardo, 

2010. 

(32) “There is no heresy or no philosophy which is so abhorrent to the church as a 

human being”. Letter to Augusta Gregory (22/11/1902) from James Joyce by Richard 

Ellmann (1959). Cf. ELLMANN, Richard (1959). James Joyce. Oxford University Press, 

1983. 

(33). O fracasso de todas as chamadas “pessoas de sucesso” é serem pessoas privadas. 

Pessoas que se fecharam à interação com o outro-imprevisível e, ao fazer isso, a 

despeito de serem muito conhecidas, obstruíram conexões com a nuvem que as 

envolvem, desatalharam clusters (ao se recusarem a servir como pontes), excluíram 

outras pessoas do seu espaço de vida e simultaneamente se excluíram de outros 

mundos, isolando-se do superorganismo humano e deixando de contar com uma parte 

(justamente aquela parte inusitada, que os marqueteiros, os políticos profissionais e os 



92 

 

psicólogos sociais tanto procuram e não conseguem encontrar) das imensas 

potencialidades do social. São raríssimas as pessoas de sucesso que se deixam abordar 

por qualquer um do povo. Seus endereços, e-mails e telefones são mantidos em sigilo. 

Seus ambientes de trabalho são protegidos por porteiros, agentes de segurança, 

secretários e assessores. Seus sites e blogs são fechados a comentários ou mediados. 

Sua participação nas mídias sociais é sempre para usá-las como broadcast, para fazer 

relações públicas e propaganda de si-mesmas (para ficarem mais famosas e auferirem 

os benefícios econômicos, sociais e políticos conferidos diferencialmente a quem 

alcançou tal condição). Isso acaba se manifestando no que acreditam que seja sua vida 

pessoal, como indivíduos, supostamente autônomos, tão importantes que não podem 

ficar vulneráveis aos paparazzi do relacionamento. Como consequência, começam a 

desenvolver aquela sociopatia mais conhecida pelo nome de fama. Na verdade ficam 

doentes por déficit de interatividade. Quem não quer ser porta, não acha caminhos. O 

sucesso é o melhor caminho para perder caminhos. A perda de caminhos é também 

uma medida de não-rede, ou seja, uma expressão do poder. A contraparte de querer 

ser muito importante é a falta de importância para a rede (e não importa para nada se 

essas pessoas de sucesso têm milhares ou milhões de followers nas mídias sociais mais 

frequentadas ou se seu blog tem milhares ou milhões de pageviews). Quem não acha 

(novos) caminhos, não pode encontrar um caminho para sair da Matrix. Nota 

parcialmente extraída de FRANCO, Augusto (2011). Fluzz. Op. cit. 

(34) Cypher was a redpill assigned to the Zion hovercraft Nebuchadnezzar under the 

command of Morpheus. Cypher's job, as with all other operatives, was to free human 

minds trapped within the Matrix. Cypher was dreadfully unhappy with the nature of 

reality in comparison to the relative comforts found within the illusory world of the 

Matrix. Cf. http://matrix.wikia.com/wiki/Cypher 

  

http://matrix.wikia.com/wiki/Cypher


93 

 

 

  



94 

 

 

Augusto de Franco é escritor, palestrante e consultor. É o criador e um 

dos netweavers da Escola-de-Redes – uma rede de pessoas dedicadas à 

investigação sobre redes sociais e à criação e transferência de tecnologias 

de netweaving. É autor de mais de duas dezenas de livros sobre 

desenvolvimento local, capital social, democracia e redes sociais. 

 


